
 

Master

Reference

Le métissage culturel: être métissé aujourd'hui en Suisse:

témoignages de femmes ″biculturées″

FAYE, Rachel

Abstract

L'objet de la présente étude se concentre sur le métissage culturel et le parcours de vie de

jeunes filles et de jeunes femmes métisses, aux origines africaine et européenne : comment

ont-elles vécu et évolué avec leur métissage ? Se situant dans le domaine de la recherche

qualitative et se basant sur une démarche compréhensive, à aucun moment cette

investigation ne cherche à faire des généralités. Elle crée un parallèle et un croisement entre

ces différents profils ; cette démarche est possible grâce aux données récoltées lors

d'entretiens semi-directifs guidés par le chercheur. L'analyse révèle la diversité des parcours

de vie de chaque personne métisse tout en les faisant se rejoindre sur certains points : la

trajectoire métisse est loin d'être linéaire et simple. Elle rencontre des obstacles qui amènent

l'individu métis à douter, à se questionner et à modifier son parcours de vie. Cette trajectoire

se transforme en réel quête identitaire et tente de répondre aux questions suivantes : qui

suis-je ? A quel monde, à quel pays ou à quelle culture est-ce que j'appartiens ? Suis-je [...]

FAYE, Rachel. Le métissage culturel: être métissé aujourd'hui en Suisse: témoignages

de femmes ″biculturées″. Master : Univ. Genève, 2009

Available at:

http://archive-ouverte.unige.ch/unige:3783

Disclaimer: layout of this document may differ from the published version.

 1 / 1

http://archive-ouverte.unige.ch/unige:3783


Faculté de Psychologie et des Sciences de l’Education   
Section des Sciences de l’Education  
Mémoire en Licence Mention Enseignement 

 
 
 
 

Le métissage culturel  

 

Etre métissé aujourd’hui en Suisse.  

Témoignages de femmes ″biculturées″. 
 

   Rachel Faye 
 

Membres du jury

Malika Lemdani (directrice) 

 : 

Gladys Andrade Lecomte             

Martine Auvergne           Juin 2009 



2 

 

Résumé 
 

L’objet de la présente étude se concentre sur le métissage culturel et le parcours de vie de 

jeunes filles et de jeunes femmes métisses, aux origines africaine et européenne : comment 

ont-elles vécu et évolué avec leur métissage ? Se situant dans le domaine de la recherche 

qualitative et se basant sur une démarche compréhensive, à aucun moment cette investigation 

ne cherche à faire des généralités. Elle crée un parallèle et un croisement entre ces différents 

profils ; cette démarche est possible grâce aux données récoltées lors d’entretiens semi-

directifs guidés par le chercheur.  

L’analyse révèle la diversité des parcours de vie de chaque personne métisse tout en les 

faisant se rejoindre sur certains points : la trajectoire métisse est loin d’être linéaire et simple. 

Elle rencontre des obstacles qui amènent l’individu métis à douter, à se questionner et à 

modifier son parcours de vie. Cette trajectoire se transforme en réel quête identitaire et tente 

de répondre aux questions suivantes : qui suis-je ? A quel monde, à quel pays ou à quelle 

culture est-ce que j’appartiens ? Suis-je entre deux cultures ? Mais alors, que représente cet 

entre ? Toute la complexité métisse réside dans l’effort produit pour alterner 

harmonieusement entre deux appartenances et ainsi construire son identité culturelle. 

 



3 

 

Remerciements 
 

Tout a commencé lors du Séminaire de préparation au mémoire, cours suivi en 

troisième année (LME2), où mes questionnements sur la thématique que je voulais aborder 

ont débutés. Ce séminaire a été d’une grande aide même si des changements significatifs ont 

été effectués par la suite ; il a servi de base afin de me focaliser de plus en plus sur ce qui 

m’intéressait et ce qui était possible de faire. Je remercie donc Mme Céline Buchs pour ses 

conseils et ses informations très complètes sur la mise en place de mon objet d’étude. 

 

Mes remerciements vont également à l’encontre de Mme Malika Lemdani qui a accepté de 

me suivre pour mon travail de mémoire. Elle a su me guider dès le début lorsque mon objet 

d’étude prenait du temps à se mettre en place et par la suite, afin d’être la plus précise et la 

plus claire possible dans ma réflexion. Elle a également été attentive aux idées que je lui 

présentais lors de nos échanges constructifs. 

 

Je remercie tout autant Mme Gladys Andrade Lecomte qui a accepté d’être membre de la 

commission de mémoire ; ainsi que Mme Martine Auvergne qui figure également comme 

personne du juré et qui m’a donné des conseils tout au long de l’écriture de mon mémoire. 

 

Merci également à Roxanne, Amina, Angie, Linda, Alice1

 

 et mon frère qui ont accepté de 

faire partie de ce projet en me dévoilant leur histoire en tant que personne métisse. Ils ont tous 

joué agréablement le jeu de l’entretien et je leur suis entièrement reconnaissante pour les 

données récoltées et utilisées los de ma recherche. 

Et finalement, je tiens à saluer le soutien de ma famille et de mon entourage qui a su me 

motiver et me transmettre des énergies positives durant des périodes moins productives et 

constructives. 

 

 

                                                 

1 Prénoms fictifs 



4 

 

Table des matières 

 

1. Introduction ..................................................................................................................... 7 

1.1  Extraits autobiographiques .............................................................................................. 7 

1.2  Choix de la thématique .................................................................................................... 8 

 

2. Présentation de la recherche ........................................................................................ 10 

2.1  Les cultures à l’école ..................................................................................................... 10 

2.2  Mon objet d’étude ......................................................................................................... 11 

2.3  Le concept de métissage ................................................................................................ 11 

2.4  Structure du travail ........................................................................................................ 12 

 

3. Cadre théorique ............................................................................................................ 14 

3.1  Précisions étymologiques .............................................................................................. 14 

3.2  Définitions du mot métissage ........................................................................................ 15 

3.3  Présence du métissage dans différents domaines .......................................................... 17 

3.4  Eléments historiques sur le métissage ........................................................................... 18 

3.5  Revalorisation du métissage .......................................................................................... 20 

3.6  Pensée métisse ............................................................................................................... 22 

3.7  Le métissage et la métaphore ........................................................................................ 23 

3.8  Le métissage au sein des sociétés .................................................................................. 24 

3.9  Les rencontres : phénomène inhérent au métissage ...................................................... 26 

3.10  Hétérogénéité du métissage ......................................................................................... 28 

3.11 Composantes plurielles du Moi .................................................................................... 28 

3.12  L’individu métis .......................................................................................................... 30 

3.13  Appartenances multiples d’un individu métis ............................................................. 31 

3.14  L’antimétissage ........................................................................................................... 32 

 

4. Questions de recherche ................................................................................................. 34 

 

5. Méthodologie ................................................................................................................. 36 

5.1  Mes démarches .............................................................................................................. 36 

5.2  Les personnes choisies .................................................................................................. 38 



5 

 

5.3  L’entretien semi-directif ................................................................................................ 39 

5.4  Récolte des données ...................................................................................................... 41 

5.5  Construction du canevas d’entretien ............................................................................. 42 

5.6  Le récit de vie ................................................................................................................ 44 

 

6. Construction de l’analyse ............................................................................................. 46 

6.1  Quelques précisions ....................................................................................................... 46 

6.2  Organisation de la partie analytique .............................................................................. 46 

6.3  Une démarche compréhensive....................................................................................... 48 

 

 

7. Analyse ........................................................................................................................... 50 

7.1  Contexte scolaire suisse ................................................................................................ 50 

7.2  Se sentir appartenir à… ................................................................................................. 52 

7.3  Attaches africaines ........................................................................................................ 55 

7.4  La langue ....................................................................................................................... 60 

7.5  Transhumer entre ses deux cultures .............................................................................. 61 

7.6  Etre de deux cultures – Etre entre deux cultures ........................................................... 67 

7.7  Etre métis en Suisse –  Etre métis en Afrique ............................................................... 72 

7.8  L’internationalité d’un individu métis ........................................................................... 78 

 

8. Synthèse analytique ...................................................................................................... 81 

8.1  L’″entre″ métis .............................................................................................................. 81 

8.2  Transhumance culturelle ............................................................................................... 82 

8.3  Diversité dans l’identité ″métisse″ ................................................................................ 83 

 

9. Conclusion ..................................................................................................................... 84 

 

10. Références bibliographiques ........................................................................................ 91 

 

 

 

 



6 

 

11.  Annexes 

 

10.1  Journal de mémoire ...................................................................................................... 2 

10.2  Autobiographie interculturelle ...................................................................................... 8 

10.3  Entretien avec mon frère............................................................................................. 15 

10.4  Entretien avec Roxanne .............................................................................................. 17 

10.5  Entretien avec Amina ................................................................................................. 26 

10.6  Entretien avec Alice .................................................................................................... 32 

10.7  Entretien avec Linda ................................................................................................... 42 

10.8  Entretien avec Angie .................................................................................................. 56 



7 

 

1. Introduction 
 

1.1  Extraits autobiographiques 

 

Si je devais me présenter, voilà ce que je dirais : je m'appelle Rachel Faye, je suis 

étudiante à l'université de Genève en Sciences de l'éducation, je suis sénégalo-suisse et donc 

métisse. Il est important pour moi de le préciser, mais est-ce réellement nécessaire?  

J’ai forgé ma personnalité, petit à petit, en étant sans cesse tiraillée entre mes cultures suisse 

et africaine (Autobiographie interculturelle, p. 8). 

La question de l'appartenance à deux cultures a toujours été présente mais j'en ai réellement 

souffert et je me suis beaucoup interrogée dès la fin de mes années à l'école primaire jusqu'en 

fin du collège.   

Je me sentais différente par rapport à toutes mes camarades. Je refusais d'accepter cette 

couleur de peau; j'avais l'impression que tous les regards étaient sur moi et je ressentais que 

des ondes négatives.  

Jusqu’à la période du collège, j’ai souvent ressenti ma différence culturelle comme une note 

négative. Je n’en parlais jamais, ni avec mes copains ou copines et encore moins en famille 

(p. 9). 

 

Cela me gêne de l’écrire, mais je ressentais comme une honte à être noire. Je crois que le fait 

d’être de deux origines ne me dérangeait pas, dans le contexte scolaire et mes activités 

extrascolaires, du moins. Mais le fait que cela se voit autant par la couleur métissée de ma 

peau, me perturbait beaucoup.  Ma différence se voyait tant. J’aurai voulu être plus discrète : 

être blanche (p. 10). 

Le fait est que la plupart du temps, je n'assume pas d'être métissée et cette différence entraîne 

une peur ; peur de ne pas être acceptée au près de personnes car je suis mi blanche-mi noire 

(p. 11). 

 

J’aimais les voyages que nous faisions à l’étranger avec mes parents, que ce soit à Cuba ou 

en République Dominicaine. J’y trouvais une population "comme moi" et qui nous prenait, 

mon frère et moi, pour des locaux. J’aimais ce sentiment. Je me sentais à l’aise avec cette 

couleur de peau métissée.  



8 

 

Je n’avais donc qu’une hâte, c’était d’aller au Sénégal. Les gens verraient que je suis un peu 

comme eux. Je ne sentirais pas tous ces regards interrogateurs : mais d’où vient-elle cette 

jeune femme ? (p. 12) 

[Mais une fois au Sénégal], je retrouvais ce que j'avais pu, certaines fois, ressentir à Genève. 

Ne voyaient-ils pas que j'étais "comme eux", c'est-à-dire, africaine? Je pensais que j'allais 

enfin me sentir chez moi et pouvoir me fondre dans la masse puisque j'étais dans une 

population métissée ou noire. Et non, je me trompais. La population ne faisait pas la 

différence entre mes amies, blanches de peau donc, et moi. Ils nous appelaient les «toubab» 

ce qui signifie blanc en sérère. Ils nous mettaient dans une même catégorie. J'étais perturbée 

à l'idée que dans mon pays d'origine, ils me prennent réellement pour une étrangère. Ce n'est 

absolument pas ce à quoi je m'attendais. (p. 14) 

 

En Suisse, je me sens parfois étrangère et peu à l'aise en me focalisant sur ma couleur de 

peau et au Sénégal, la population me met dans la catégorie toubab. Ai-je réellement un chez 

moi alors? Où est-il? Y a-t-il un endroit où je me sentirais réellement à l'aise? (p. 14) 

 

 

1.2  Choix de la thématique  

 

Aujourd’hui, à 23 ans, je repense aux années précédentes et aux questions que j’ai pu 

me poser autour de mon identité culturelle complexe. Je ressens, désormais, le besoin et 

l’envie d’aller plus loin dans ces interrogations en effectuant une sorte de voyage intérieur.  

C’est pourquoi, la recherche qui va suivre se centre sur la thématique du métissage culturel 

qui m’a souvent interpellée, bousculée et questionnée.  

 

J’ai longtemps essayé de comprendre d’où je venais et cette quête se poursuit encore 

aujourd’hui. A la recherche d’un Moi, je me suis questionnée en passant par des phases de 

doutes et de craintes. J’ai ainsi d’abord eu une représentation négative de mon identité ayant 

pour conséquence la réflexion suivante : « je ne suis pas d’ici » (Erikson, s.d., cité par 

Mucchielli, 2003, p.  ?), je ne suis pas de là-bas, mais d’où suis-je ? Je me suis sentie « […] 

enfermée entre un ici et un là-bas…» (Iglesias, 2007, p. 17), entre terre de naissance et terre 

d’origine. Mes cultures suisse et africaine me composent et complexifient la construction de 

mon identité culturelle ; j’ai toujours eu de la difficulté à me positionner par rapport à cette 



9 

 

double origine. Ayant traversé une expérience du métissage, je désire m’ouvrir à d’autres 

individus métis, se rapprochant le plus de mon profil culturel afin de construire un parallèle 

pertinent. Mon intention est d’entendre leurs doutes, leurs questionnements, leurs 

interprétations autour de la thématique du métissage et leurs expériences, bonnes ou 

mauvaises, en relation avec leur double origine : comment cela se passe-t-il chez d’autres 

personnes métisses ? Qu’ont-elles vécues ? Par quoi sont-elles passées ? De quelle manière 

reviennent-elles sur leur ″gestion″ de cultures multiples ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

2. Présentation de la recherche 

 

2.1  Les cultures à l’école 

 

J’ai souvent eu l’occasion de travailler dans des classes genevoises multiculturelles où 

j’ai rencontré des enseignants qui donnaient de l’importance à la diversité culturelle et 

élaboraient des dimensions de leur enseignement autour de cette thématique.  

Dans un petit espace, celui de la classe ou à une échelle plus grande, celle de l’école, des 

enfants et des adultes apprennent à vivre et à évoluer avec les métissages culturels. La 

démarche demande à chacun une ouverture vers l’autre, vers ce qui est différent et permet 

alors la découverte de cet autre et de son univers tout en apprenant à le respecter. Cet 

apprentissage est essentiel dès le plus jeune âge, surtout dans une ville et un pays où sont 

présentes de nombreuses cultures amenées à cohabiter dans une même société. A Genève, 

notamment, des écoles présentent une grande mixité culturelle de par la fréquentation d’élèves 

de différents groupes ethniques ; elles « [sont] des lieux privilégiés d’éducation 

multiculturelle […], car on peut y faire l’expérience de la socialisation dans un milieu 

multiculturel, c’est-à-dire acquérir les formes de sociabilité qui permettent de travailler, de 

discuter, d’avoir des échanges avec ceux dont la culture est autre » (Centre pour la recherche 

et l’innovation dans l’enseignement (CERI), 1989, p. 73). Ce contexte social peut donc 

donner l’occasion d’intégrer des éléments multiculturels, sous forme d’enseignement informel 

alors considéré comme « un état d’esprit [imprégnant] tout le cursus scolaire » (CERI, p. 33). 

Dans ce cas, « l’éducation multiculturelle est une pratique de la vie quotidienne, elle désigne 

un comportement, un mode d’existence développé à l’intérieur de l’enceinte scolaire » (CERI, 

p. 33). 

 

L’école est un lieu de vie où l’ouverture ne se situe pas seulement vers les cultures 

minoritaires mais vers l’ensemble des cultures présentes dans la classe. Cette démarche 

permettrait de faire « découvrir aux élèves qu’il y a d’autres manières de penser, d’autres 

mentalités, [que] leur culture n’est pas forcément la meilleure et que celle des autres n’est pas 

non plus nécessairement inférieure » (CERI, 1989, p. 7). Un travail à mener tout au long des 

années scolaires et qui peut être considéré comme le projet d’école où chaque enseignant joue 

un rôle significatif. 



11 

 

2.2  Mon objet d’étude 

 

L’objet de mon étude prend la forme d’une réflexion orientée vers une analyse 

compréhensive, mettant en parallèle et croisant différents parcours de vie de personnes 

métisses (sexe féminin) aux origines africaine, par le père, et suisse, par la mère. Il s’agit de 

faire un état des lieux du métissage au féminin. 

Ma recherche poursuit trois objectifs. Le premier consiste à expliciter le phénomène du 

métissage pour mieux le comprendre : que signifie-t-il ? En quoi consiste-il ? Quels sont les 

concepts qui lui sont liés ?  

Le deuxième objectif concerne l’environnement dans lequel le métissage culturel est présent 

et se développe. Je me focalise, en effet, après une partie théorique, sur les histoires de 

personnes vivant ce métissage au quotidien dans des contextes tels que scolaires ou 

extrascolaires, familiaux ou lors de rencontres avec des amis. Le premier énoncé retient mon 

attention puisqu’il s’inscrit dans le cadre de mes études universitaires. En rencontrant des 

personnes métisses, j’avais le souhait de connaître leur parcours scolaire et la manière dont 

elles ont vécu leur métissage à l’école : quel souvenir en gardent-elles ? Etaient-elles 

intégrées ? Se considéraient-elles comme ″différente″ de leurs camarades ? L’étude entreprise 

donne de l’importance aux appartenances multiculturelles des individus et montre la 

complexité dans laquelle peut évoluer un être métis. Elle informe donc et peut être considérée 

comme un outil de travail et de référence pout les enseignants ayant des élèves d’origines 

culturelles diverses. 

Le troisième objectif découle du premier car, sur un plan plus personnel, une incidence 

escomptée serait d’« en savoir plus sur qui je suis et ce que je représente, plus pour moi-même 

que pour les autres » (Journal de mémoire, 28 mars 2009, p. 7).  

 

 

2.3  Le concept de métissage 

 

Le métissage est une thématique de plus en plus présente dans la société d’aujourd’hui 

et dans des domaines variés. Elle fait intervenir différents concepts aussi nombreux que 

complexes. Dans le cadre de cette recherche, je me concentre essentiellement sur le métissage 

culturel puisque sont en question les différentes origines culturelles composantes d’un 



12 

 

individu métis. Ce dernier peut donc avoir diverses appartenances culturelles, pouvant autant 

s’opposer que se rejoindre. Dans tous les cas, « […] le métissage n’est pas fusion, mais alliage 

[…] il ne cherche pas à résoudre ou à dépasser les contraires mais à les com-prendre […] » 

(Laplantine & Nouss, 2001, p. 235). 

Le concept d’appartenance est lié à celui d’identité. Chaque individu naît avec quelques 

caractéristiques immuables, telles que la couleur de la peau et le sexe, mais son identité 

change tout au long de son existence : « La construction identitaire n’est pas limitée dans le 

temps » (Iglesias, 2007, p. 22). Chaque individu construit son identité – qui n’est guère dans 

un état latent – au fur et à mesure qu’il évolue et de ses expériences faites : « […] L’identité 

dans une perspective constructiviste qui, au lieu d’envisager l’identité comme un état, la 

définit comme un processus dynamique » (Iglesias, p. 11).  

Même si l’identité d’un individu est faite de plusieurs appartenances, elle est une et elle est 

vécue comme un tout.  « L’identité d’une personne n’est pas une juxtaposition 

d’appartenances autonomes, ce n’est pas un « patchwork », c’est un dessin sur une peau 

tendue ; qu’une seule appartenance soit touchée, et c’est toute la personne qui vibre » 

(Maalouf, 1998, pp.  36 et 37). Un individu métis est quelqu’un qui se cherche et tente de 

comprendre qui il est réellement, pouvant parfois être tiraillé entre ses deux cultures 

d’origines. Cependant, l’une n’évolue pas sans l’autre ; ces cultures ou ces identités multiples 

sont connectées en permanence, indépendamment du chemin que chacune peut emprunter. 

 Les gens normaux passent d’une étape à l’autre de leur vie comme les serpents 

changent de peau. Certains se transforment, évoluent, parlent volontiers des phases 

successives de leur existence…mais l’identité, c’est-à-dire leur sentiment de qui ils sont, 

de ce qu’ils font et de là où ils devraient être, va plus ou moins de soi. (Huston, 1999, p. 

108) 

La trajectoire de vie d’une personne métisse ne va pas de soi ; elle est loin d’être linéaire et 

rencontre sans cesse des mouvements identitaires incessants pouvant la faire dévier de son 

chemin initialement emprunté.  

 

 

2.4  Structure du travail 

 

La première partie de ce travail concerne les données théoriques autour du métissage et 

des concepts qui lui sont liés. Les questions de recherche suivent ce premier chapitre. Ensuite, 



13 

 

la méthodologie et la construction analytique sont posées afin que le lecteur entrevoie les 

outils choisis pour permettre une analyse mettant en relation les données récoltées sur le 

terrain et dans la théorie ; l’analyse est d’ailleurs le chapitre suivant. Afin de synthétiser les 

résultats obtenus, un petit chapitre leur est consacré (Synthèse analytique). Et finalement, la 

conclusion clôt ce travail de recherche. 

En annexe, différentes pièces sont disponibles afin de faciliter la lecture de la recherche. Il 

s’agit de supports mis en place tout au long de ce travail ainsi que des entretiens menés et qui 

ont été retranscrits. 

 

 

 

« Les métissages ne sont jamais une panacée, ils expriment des combats jamais gagnés et 

toujours recommencés. Mais ils fournissent le privilège d'appartenir à plusieurs mondes 

en une seule vie » (Gruzinski, 1999, p. 316). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

3. Cadre théorique 
 

L’étude du métissage fait appel à divers concepts qui se rencontrent, se lient, 

s’entrecroisent et ainsi forment une chaîne de points de référence qui ensemble représentent 

un tracé ; un tracé que l’on peut suivre, s’appuyer sur ou partir de pour comprendre la 

signification du métissage. Mais ces concepts n’imposent aucune logique de développement 

où il serait préférable de commencer par tel ou tel concept, car il n’y en a pas.  

Les sujets pouvant être abordés autour du métissage sont donc nombreux car ils touchent à 

divers domaines ; il est préférable, dans le cadre de ce travail, de se focaliser sur certains afin 

de les développer au mieux : « Le pluriel de métissage n’est pas garant d’exhaustivité et 

oblige à l’humilité » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 13).  

  

J’ai décidé de diviser cette partie théorique en plusieurs sous-chapitres. Le choix de ces 

chapitres s’est fait de la manière suivante : en partant de mes questions de recherches, j’ai 

effectué un tri des informations récoltées à travers les diverses lectures effectuées afin de me 

focaliser uniquement sur quelque aspects du métissage correspondant au cadre de cette 

recherche. 

Il me semblait important tout d’abord de m’arrêter sur l’origine même du mot métissage et de 

ses dérivés ainsi que sur les nombreuses définitions qui lui sont attribuées. Ensuite, 

apparaissent les concepts et phénomènes qui ont pu ou qui sont encore développés autour de 

la notion de métissage. 

 

Je vais donc tenter de créer ce tracé, précédemment cité, afin de mieux saisir la complexité du 

métissage culturel sans forcément respecter une logique de développement. 

 

 

3.1  Précisions étymologiques 

 

L’étymologie du mot métissage permet de mieux comprendre cette notion complexe 

pouvant englober différents domaines. En décortiquant métissage, on retient le préfixe mé et 

le terme tissage. Ce dernier « appartient à la même famille linguistique que tissu et texte et 

nous suggère que les dynamiques qui vont retenir notre attention s’effectuent dans le 



15 

 

langage » (De Villanova & Vermès, 2005, p. 12). Quant au préfixe, il est souvent observable 

dans la construction de formes négatives de termes comme mégarde, méfait, médisance. Dans 

ce sens-là, le terme métissage peut rapidement prendre une connotation négative. Ainsi De 

Villanova & Vermès soulignent les conséquences néfastes engendrées par la rencontre entre 

cultures différentes, telles que les chocs et les conflits : 

[Le] mé introduit du défaut, de la défection, de la défaillance, de la disharmonie, bref de 

la difficulté dans l’activité de tisser. De tisser mais aussi […] de dessiner, de chanter, de 

danser, de parler, de construire. Ce mé de métissage enfin nous aide à comprendre qu’il 

y a du manque, de l’incomplétude (et non pas de la plénitude et de la jouissance), de 

l’absence, de la perte (de ce que l’on a quitté) qui est revers de ce que Kafka avant 

Freud, Adorno et Georges Bataille, appelait déjà le travail du négatif. (p. 12) 

 

 

3.2  Définitions du mot métissage 

 

Plusieurs définitions sont apparues dans les encyclopédies et les dictionnaires sur le mot 

métissage et son adjectif, métis. 

En 1972, L’Encyclopédie du Bon français dans l’usage contemporain met avant les mots 

métis et mulâtre qui signifient « simplement qu’il s’agit d’un produit de deux races différentes 

(hommes, animaux, fleurs, fruits) […] » (Dupré, 1972, cité par De Villanova & Vermès, 

2005, p. 27). Le terme mulâtre – dérivé de mulet – est, de nos jours, moins utilisé qu’à 

l’époque où il prenait un sens particulièrement péjoratif et désignait essentiellement les 

individus  natifs d’une union entre personne noire et personne blanche.  

Trois années plus tard, Le Grand Larousse propose le nom de métissage ainsi que l’adjectif 

dérivé, métis, -isse. Ce dernier a comme base latine, « mixticius, né d’une race mélangée, du 

latin classique mixtum, supin de miscere,[signifiant] mêler, mélanger » (Le Grand Larousse, 

1975, cité par De Villanova & Vermès, 2005, p. 27). Tandis que pour la définition du nom, les 

auteurs inscrivent la note suivante : « Croisement entre des individus appartenant à des races à 

différences somatique (races dites « noires », « blanches » et « jaunes »…) » (De Villanova & 

Vermès, p. 27). On note assez vite la notion de races présentes dans les deux ouvrages et que 

le terme métis peut être également – et surtout – utilisé lorsqu’il y a croisement entre deux 

animaux. La définition suivante illustre mon propos. En 1982, dans Le Littré, le terme 

métissage signifie l’ « action de croiser une race avec une autre pour améliorer celle de moins 



16 

 

de valeur. […]. L’expression est réservée seulement pour les croisements pratiqués dans 

l’espèce ovine. » (Le Littré, 1982, cité par De Villanova & Vermès, p. 28).  

Dès la fin du XIXème siècle, le métissage est lié à quelques faits historiques comme on peut 

le voir dans Le Trésor de la langue française – Dictionnaire de la langue du XIXe et du XXe 

(1789-1960) ; ainsi le métissage résulterait principalement de « l’esclavage, la guerre [et] 

l’Islam » (Le Trésor de la langue française, 1985, cité par De Villanova & Vermès, p. 28). On 

note plus tard, dans Le Petit Dictionnaire Hachette que la définition du mot métis s’est 

émancipée et est liée au concept de culture : « Qui résulte d’un métissage culturel. Un concert 

de musiques métisses […] » (Le Petit Dictionnaire Hachette, 2003, cité par De Villanova & 

Vermès, p. 29). Dans cette même définition est nommée la locution de métissage culturel 

définit comme une « influence mutuelle de cultures en contact » (De Villanova & Vermès, p. 

29). Le Petit Larousse illustré note également cette locution en précisant qu’il s’agit d’une 

« production culturelle (musique, littérature, etc.) résultant de l’influence mutuelle de 

civilisations en contact » (Le Petit Larousse illustré, 1992, cité par De Villanova & Vermès, 

p. 29). 

Certains dictionnaires, comme les encyclopédies, ignorent le terme métis tandis qu’il est mis 

en évidence dans les dictionnaires d’usage plus courant. Il apparaît ainsi dans le domaine 

culturel et est mis en relation avec des situations de contacts : 

[…] La situation de contacts engendre l’idée de mélange, d’imbrication, de 

juxtaposition de choses qui a priori ne sont pas faites pour l’être. Le mélange permet 

d’obtenir un produit d’un style nouveau, quelque chose d’imprévisible, d’hybride. Ce 

qui, par ailleurs, a participé à l’émergence du terme métis, et l’on peut supposer que le 

passage de ce terme d’un domaine à un autre, suit un processus identique à celui de 

créole, qui lui aussi est passé du biologique à la langue.  

(De Villanova & Vermès, 2005, p. 29) 

 

Ces quelques définitions montrent l’évolution du terme métissage qui, dans les années 70, 

avait surtout deux significations importantes ; la première, concernant le croisement entre 

individus de races différentes et la seconde, le croisement entre animaux. Ces deux éléments 

sont toujours présents dans les dictionnaires du XIXème siècle, comme Le Petit Larousse 

Illustré (2005) qui souligne, pour la définition de métissage, l’ « union féconde entre hommes 

et femmes de groupes humains présentant un certain degré de différenciation génétique [ainsi 

que le] croisement de variétés végétales différentes, mais appartenant à la même espèce [et] 



17 

 

entre animaux de la même espèce, mais de races différentes » (p. 686). En revanche, dans la 

définition du mot métis, un nouveau point y est rattaché, en précisant qu’il s’agit de l’« union 

de deux personnes de couleur de peau différente » (Le Petit Larousse Illustré, p. 686). Il est 

important de souligner que le mot race n’apparaît plus dans les différentes définitions de notre 

époque. 

 

Laplantine et Nouss (2001) proposent une autre définition du métissage qu’ils désignent 

comme une connaissance. La définition cognitive du terme met en avant le terme  

co-naissance qui signifie ici, un « recommencement multiple et infini » (p. 175).  Il est éloigné 

du savoir qui pose « des notions de fondement et de permanence » (p. 175). 

 

 

3.3  Présence du métissage dans différents domaines 

 

Ce n’est donc que tardivement, dès les années 80, qu’un lien est fait avec la culture mais 

de manière plus générale et plus positive ; le fait culturel est alors interrogé et analysé. Le mot 

culture, comme le terme de métissage et de ses dérivés, a été et est toujours défini de plusieurs 

manières. Culture vient du latin, cultura, et du verbe colere. De nombreuses définitions lui 

sont attribuées d’où sa complexité. Au fur et à mesure du temps, les définitions se sont 

amplifiées, incluant de plus en plus d’éléments. Au début, étaient évoqués « la connaissance, 

la croyance, l’art, la morale, la loi, la coutume et toutes les autres aptitudes et habitudes 

acquises pas l’homme en tant que membre d’une société » (Ferréol & Jucquois, 2003, p. 81). 

Ensuite ont été rajoutés le langage, les représentations et les idéologies. La dimension 

contextuelle reste toutefois importante dans les définitions ; les différentes sensations pouvant 

être ressenties par tout être humain ne sont pas vécues de la même manière suivant 

l’environnement de chacun. Ferréol et Jucquois donnent l’exemple de « l’impassibilité [qui] 

serait une curiosité en Afrique [et] la moindre des politesses pour un Japonais » (p. 81).  

 

Si nous revenons au terme de métissage, les processus de médiatisation qui se sont développé 

autour du concept ont engendré inévitablement quelques pertes de sens. De nos jours, le terme 

est à la mode et utilisé à toutes les sauces ; il est alors présent dans des domaines aussi 

nombreux que variés. Les différents auteurs que j’ai eu l’occasion de lire décortiquent, 

mettent en avant et tentent de trouver des significations, des explications à la notion de 



18 

 

métissage en proposant diverses entrées, manières de comprendre et d’analyser la notion. Ce 

sont des notions, des mots, des concepts, tous liés au métissage. Cela montre au lecteur la 

diversité amenée par la notion de métissage qui ne peut être seulement associée à la couleur 

de la peau. Elle est présente dans de nombreux domaines comme l’art, la danse, la littérature, 

la musique, les langues, l’habillement et la cuisine. Dans chaque situation, il est relié aux 

saveurs épicées.  

 

Il existe peu d’ouvrages sur le métissage ; en effet, comme le précisent Laplantine et Nouss 

(1997), c'est un phénomène extrêmement diversifié et en constante évolution rendant la tâche 

de le définir bien trop complexe et décourageante. Des auteurs, comme ceux cités, l’explorent 

en définissant ce qu’il n’est pas. Nous apprenons alors rapidement qu’il n’est pas de  l’ordre 

de l’énoncé procédant d’un découpage d’un continuum, et qu’il n’est pas non plus de l’ordre 

de l’assignation. Il n’est, finalement, ni définitif et conclusif. « Le métissage, qui n’est ni 

substance, ni essence, ni contenu, ni même contenant, n’est donc pas à proprement parler 

« quelque chose ». Il n’existe donc que dans l’extériorité et l’altérité, c’est-à-dire autrement, 

jamais à l’état pur, intact et équivalent à ce qu’il était autrefois » (Laplantine & Nouss, 1997, 

p. 82). 

 

Alors qu’est-il réellement ?  

 

 

3.4  Eléments historiques sur le métissage 

 

Comme je le notais précédemment, la notion de métissage a longtemps été considérée – 

et continue à l’être, parfois – comme terme négatif et perçue comme altération de la pureté.  

Pour mieux comprendre cette assimilation négative au terme de métissage, il faut remonter au 

temps de l’esclavage où les colons s’accouplaient avec des femmes indiennes ou noires et où 

en résultait un enfant métis. Gruzinski (1999) donne l’exemple d’émigrants européens arrivés 

au Mexique ; alors séparés de leur femme, ils font des femmes indiennes des proies faciles : 

viols, concubinage et parfois mariage. Mais ces hommes ne sont guère préoccupés des êtres 

qu’ils laissent derrière eux : des enfants métis qui questionnent et posent problème à la 

population ne sachant pas de quelle manière les considérer et quelle place ils occupent dans la 

congrégation. Faut-il les intégrer à la communauté colonisatrice espagnole ou à la 



19 

 

communauté indienne ? A ce moment-là, ces métis n’ont pas leur place dans une société 

divisée en deux groupes. Ils représentent à la fois l’envahisseur et la victime, deux 

populations radicalement différentes. Ils symbolisent « un être de l’entre-deux, plus tout à fait 

sauvage et pas encore tout à fait civilisé » (Ferréol, G. & Jucquois, 2003, p. 207).  

Dans ce contexte de la colonisation et de l’esclavage qui en découle, le concept de 

déculturation peut être mis en avant. Laplantine (2007) développe cette notion en donnant 

l’exemple de la plus grande déculturation de l’histoire humaine où des millions de noirs furent 

déracinés de leur Afrique et considérés comme du bétail pour être emmenés et traités comme 

esclaves à travers le monde : 

Le concept de déculturation permet de rendre compte du processus qui consiste à 

détacher les matériaux de culture de leur matrice qui leur donnait un sens pour les 

métamorphoser en symptômes. C’est un processus de désinvestissement social non 

seulement de la culture à laquelle on appartient, mais de toute culture, et qui a pour 

corollaire un appauvrissement de la personnalité et une souffrance de l’individu. La 

déculturation doit être mise en relation avec l’acculturation c’est-à-dire avec la situation 

dans laquelle une culture dominante impose ses systèmes de valeurs et de 

comportements à une culture dominée. (p. 77) 

 

L’anthropologue mexicain Gonzalo Aguirre Beltràn écrit dans les années 70 que la culture 

métisse a vu le jour par l’histoire mexicaine et ses mouvements d’acculturation ; et nous 

pouvons étendre le phénomène à d’autre pays et populations également colonisées, car le 

métissage traverse « toute l’histoire des sociétés humaines dans l’ensemble de leurs 

dimensions culturelles » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 68). Des cultures diverses se 

rencontrent – culture européenne et culture indigène – et des mouvements de tension, 

d’exclusion, d’affrontement et d’opposition sont visibles. Mais, dans un même temps, et cela 

peut paraître paradoxale, des événements largement opposés se créent entre ces deux cultures 

qui finalement tendent également à se combiner et à s’identifier l’une par rapport à l’autre. 

 

La notion de métissage apparaît donc dans un premier temps dans le contexte de la 

colonisation, dans les langues espagnoles et portugaises, accompagné des mots tels que 

mulâtre, créole ou encore sang mêlé. Constitué d’abord au sein de la discipline Biologie où 

elle prend réellement forme, elle est combattue et rejetée, assimilée à une filiation bâtarde 

contrairement à la pureté qui représente le « fruit d’un accouplement sexuel licite » (De 



20 

 

Villanova & Vermès, 2005, p. 69). Laplantine et Nouss (1997) précisent que la notion est 

exploitée « pour désigner les croisements génétiques et la production de phénotypes, c'est-à-

dire de phénomènes physiques et chromatiques (couleur de peau) qui serviront de supports à 

la stigmatisation et à l'exclusion » (p. 7). Gruzinski (1999) rejoint les propos des auteurs 

précédemment cités en énonçant deux sortes de métissage : le métissage biologique et le 

métissage culturel. La première sorte de métissage « présuppose l’existence de groupes 

humains purs, physiquement distincts et séparés par des frontières que le mélange des corps, 

sous l’empire du désir et de la sexualité, viendrait pulvériser » (pp. 36 et 37). Je reviendrais 

ultérieurement sur le métissage culturel. 

 

Le métissage est donc loin d’être tout le temps et partout valorisé. L’Amérique latine, par 

exemple, oscille entre production, réprimande et valorisation du métissage selon les situations 

vécues par des individus et des groupes sociaux ; même dans un Brésil métissé et marqué par 

l’accouplement de colonisateurs blancs avec des esclaves noirs. La partie noire de la société a 

été particulièrement marqué par le rejet des Blancs. Par phobie de cette couleur de peau, la 

population blanche est même allée jusqu’à concevoir « de nombreuses échelles de couleur qui 

comportent plusieurs dizaines de graduations allant du blanc le plus clair au noir  le plus foncé 

» (Laplantine & Nouss, 1997, pp. 30 et 31).  

 

 

3.5  Revalorisation du métissage 

 

Le terme métissage et ses dérivés sont depuis quelques années analysés et décrits sous 

un autre angle. Comme le dit Gruzinski (1999), il s’est opéré une ouverture d’esprit dû 

notamment aux échanges et aux circulations des individus ; l’histoire a pu alors mettre « un 

terme à ce que la nature [avait] originellement et biologiquement délimité » (p. 37), c’est-à-

dire une hiérarchie entre individus et leurs cultures.  

 

L’entrée de la notion de métissage dans d’autres domaines que celui dans lequel elle s’est 

constituée s’est fait timidement. Comme Laplantine et Nouss (1997) le soulignent, il est 

important de laisser une place importante à la notion de métissage dans des domaines variés et 

qu’il n’est plus possible de l’enfermer dans le champ de la biologie. Selon ces mêmes auteurs, 

le métissage devrait être qualifié de concept, et même de paradigme.  



21 

 

Ainsi, petit à petit, le concept de métissage parvient à faire sa place dans la discipline de 

l’Anthropologie et trouve ainsi « […] une valeur positive esthétique voire philosophique que 

divers auteurs ont illustrée et renforcée » (De Villanova & Vermès, 2005, p. 69). Les 

anthropologues vont donc plus loin dans leur définition du métissage et incluent le domaine 

large de la culture et les phénomènes tel que les croisements culturels. Comme le disent 

Ferréol et Jucquois (2003), il n’est plus question uniquement de croisements entre races 

différentes mais d’une coexistence entre individus de cultures différentes ; ce vivre côte à côte 

engendre alors de nouveaux phénomènes observables. Les cultures sont désormais 

considérées toutes sur un même pied d’égalité sans qu’aucune hiérarchie ne soit établie. 

 

Laplantine et Nouss se penchent longuement sur la notion de métissage et tout ce qui 

l’entoure. A travers leurs analyses et leurs développements, ils soulignent l’analyse réductrice 

souvent faite autour du métissage. En effet, il « est presque toujours systématiquement 

confondu avec les notions non seulement insuffisantes mais inadéquates de mélange, de 

mixité, d’hybridité, voire de syncrétisme, qui se situent à l’opposé du phénomène […] » 

(2001, p. 7). Tout ce qui s’assemble, se rencontre et se mélange n’est donc pas 

automatiquement métis. Le métissage s’attache davantage à la manière dont les contenus se 

combinent entre eux qu’aux contenus eux-mêmes. Beaucoup ne saisissent pas la valeur et la 

signification du terme métissage, représentant de la mondialisation ou de l’assemblement 

d’éléments hétérogènes ou contradictoires pour former un tout. Hannerz, ethnologue suédois, 

a, à ce propos, évoqué les conséquences positives des confrontations entre cultures découlant 

de la mondialisation. Il parle ainsi d’ « « un écoumène mondial d’interactions et d’échanges 

persistants » qui serait « en termes de construction culturelle, comme en termes économiques 

et politiques, un tout intégré » et non plus une mosaïque de civilisations juxtaposées » 

(Hannerz, 1990, cité par De Villanova & Vermès, 2005, p. 132).  

Le terme de mondialisation peut être opposé à la globalisation ; en effet, ce dernier a comme 

cible l’homogénéité, tandis que le premier évoquerait plutôt la diversité et la multiplicité du 

monde. Dans ce sens-là, la mondialisation permet « la rencontre des communautés, des 

cultures, des individus, et accélère l’exposition à l’altérité qui nous apprendrait à la 

reconnaître en nous-mêmes. […] Résister à l’unitaire et au différentiel, à la fusion et à la 

fragmentation, lutter pour un monde métis, ce serait simplement voir le monde comme métis 

et le métissage comme un monde » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 16).  

 



22 

 

3.6  Pensée métisse 

 

Bien trop souvent donc, le terme de métissage est simplifié et limité à n’être que la 

chaleur des tropiques. Il est en réalité bien plus que cela, il est « une pensée – et d’abord une 

expérience – de la désappropriation, de l’absence et de l’incertitude qui peut jaillir d’une 

rencontre » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 7). Il représenterait alors une voie entre le 

communautarisme et l’assimilation, seule à pouvoir reconnaître les caractéristiques des 

cultures et des identités culturelles, telles que le mouvement et l’instabilité.  

Plusieurs auteurs, comme Laplantine et Nouss, développent cette idée qu’il existerait une 

pensée métisse ; pensée paradoxale, considérée comme corruption de la pureté et entraînant la 

déstabilisation d’éléments fixes et stables liés à l’identité. La pensée métisse évolue au cours 

du temps, parallèlement à l’évolution des sociétés. Il s’agit aujourd’hui de penser le métissage 

dans l’air de notre temps, celui du XXIème siècle « qui n’est plus caractérisé par la morale de 

ce que Foucault appelait la « société disciplinaire », mais par les effets de la concentration et 

de la mobilité du capital qui réduisent les contacts et radicalisent les disparités sociales » 

(Laplantine & Nouss, 2001, p. 13) La pensée métisse représente la pensée de la relation où les 

concepts de partage et d’échange se développent et où multiplicité et singularité se 

rencontrent ; elle est une pensée du mouvement. Elle s’oppose à la répétition du même et est 

inconstance et inconsistance. Elle ne représente pas ce qui soude ou ce qui est « compact dans 

un cadre limité » (Laplantine & Nouss, p. 8) mais bel et bien le décalage et l’alternance. Ainsi 

émergent de la tension, des oscillations et des vibrations ; mouvements qui sont en constante 

réorganisation. C’est alors « une pensée résolument temporelle, qui évolue à travers les 

langues, les genres, les cultures, les continents, les époques, les histoires et les histoires de vie. 

Ce n’est pas une pensée de la source, de la matrice ni de la filiation simple, mais une pensée 

de la multiplicité née de la rencontre. C’est une pensée dirigée vers un horizon imprévisible 

qui permet de redonner toute sa dignité au devenir » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 83).  

La pensée métisse représente et existe, alors, à travers la non-résolution et l’inachèvement, 

d’où le lien avec le devenir plus qu’avec l’avenir. Dans ce cadre-là, le devenir métis semble 

incarner parfaitement le désordre en « brouillant pêle-mêle les genres, les espèces, les cultures 

et les langues [et] n’obéissant plus à aucune hiérarchie […] » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 

86). 

 



23 

 

3.7  Le métissage et la métaphore 

 

Comme je le soulignais précédemment, différents auteurs se sont penchés sur la notion 

de pensée métisse. Laplantine et Nouss (2001) la décrive comme « une troisième voie entre 

l’homogène et l’hétérogène, la fusion et la fragmentation, la totalisation et la différenciation, 

mais une voie sans aire de repos et sans rails de protecteurs qui dessine les chemins d’une 

aventure éthique et esthétique » (p. 9). Une réflexion sur le métissage entraîne des 

changements de la pensée ; il est important de renoncer à la logique rassurante où tout est 

catégorisé et classifié.  

 

La pensée métisse ne se situe donc pas à l’extrémité d’un concept ou d’un autre, mais se 

retrouve dans un entre, bien à elle et est qualifiée de pensée du milieu. Cette métaphore du 

entre – ou le concept de métaphore de manière générale – est souvent présente dans les 

analyses faites autour du métissage : « Ce qui existe sans doute ici plus qu’ailleurs, ce sont 

des espaces de jeu dans tous les sens du terme, non pas du plein de l’homogène, mais des 

trous, des blancs, de l’entre-deux » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 79). L’entre-deux souligne 

l’écart entre deux signifiants différents qui naît « d’un excès et d’une incertitude du sens, 

d’une ambiguïté et d’un doute de ce que l’on cherche à nommer » (Laplantine & Nouss, 2001, 

p. 414).  

Prenons le mot attrape-tout et mettons l’accent sur le trait d’union. Il existe bel et bien, par 

exemple, « un métissage afro-américain, mais ce n’est pas celui de l’un ou de l’autre ni de 

l’un et l’autre dans la juxtaposition, mais de l’entre-deux. C’est un processus fragile et sans 

cesse menacé (tant par la « négritude » que par le « blanchissement ») : celui de la dynamique 

née de la rencontre de l’entre-deux, de l’interstice, de l’intervalle, de l’intermittence qui 

appellent des intermédiaires et suscitent des interprétations » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 

84). La pensée du métissage se montre alors comme médiatrice et participative d’au moins 

deux univers se trouvant parfois à l’extrémité l’un de l’autre. 

 

Laplantine et Nouss (1997) émettent l’hypothèse qu’il existerait une épistémologie métisse 

abandonnant le postulat élémentaire du pur mélangé et du simple complexifié. Cette même 

épistémologie doit chercher « à problématiser, à complexifier et à affiner l’analyse de 

catégories qui ne seront plus seulement pensées dans l’espace, mais dans le temps » (p. 89). 

Elle exclut alors les discours dualistes, prônant des thèses et antithèses ou les soit tout Blanc 



24 

 

soit tout Noir. L’épistémologie métisse permettrait de revisiter ce qui a été et est nié : « Les 

écarts différentiels, ces espaces intermédiaires flous et flottants qui redécoupent et 

redéployent les confins et accueillent les rencontres » (Laplantine & Nouss, p. 90). 

 

 

3.8  Le métissage au sein des sociétés 

 

Une personne métisse se retrouve donc entre deux cultures, entre deux traditions qu’elle 

doit parvenir à gérer pour vivre au mieux avec, sans devoir choisir entre l’une ou l’autre. 

Passer par cette expérience faite d’oscillations constantes n’appelle aucune résolution. C’est 

pourtant ce que des sociétés d’aujourd’hui – pouvant être qualifiée de rationnelles – exigent, 

sans quoi l’individu est perçu comme un être sans conviction (Laplantine & Nouss, 2001). La 

société et les personnes qui permettent son fonctionnement contraignent les individus 

d’appartenances culturelles diverses à rester dans une « conception étroite, exclusive, bigote, 

simpliste qui réduit l’identité entière à une seule appartenance, proclamée avec rage » 

(Maalouf, 1998, p. 14). Quiconque ose dévoiler une identité plurielle est rapidement 

marginalisé.  

Le concept de multiculturalisme a alors pleinement sa place dans cet espace-là. Gruzinski 

(1999) rejoint Laplantine et Nouss (1997) lorsqu’ils soulignent que le multiculturalisme « se 

fonde sur la cohabitation et la coexistence de groupes séparés et juxtaposés résolument 

tournés vers le passé, qu’il convient de protéger de la rencontre avec les autres » (p. 75). Ce 

concept va donc à l’encontre de ce que propose le métissage. Il serait réducteur d’associer le 

métissage au multiculturalisme sur le plan sociopolitique tout comme de le cantonner au 

champ biologique sur le plan anthropologique, comme vu précédemment (Laplantine & 

Nouss, 2001). La notion de multiculturalisme a pour point de départ le courant 

anthropologique nord-américain qui se focalise sur les spécificités de groupe culturel. Il peut 

alors être utilisé afin de « servir de légitimation à toutes les revendications de 

monoappartenance identitaire et de rejet des « étrangers » » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 

75). 

 

Maalouf fait l’hypothèse que les mouvements de contraintes exercés par les sociétés 

proviennent des habitudes de pensée implantées en chaque individu, qu’il soit fanatique, 

xénophobe ou d’aucun des deux bords. Ils ne saisissent pas que ces personnes aux 



25 

 

appartenances multiples sont « des être frontaliers, en quelque sorte, traversés par des lignes 

de fracture ethniques, religieuses ou autres. […] Ils ont pour vocation d’être des traits d’union, 

des passerelles, des médiateurs entre les diverses communautés, les diverses cultures » 

(Maalouf, 1998, p. 13). Ils n’intègrent pas que le métissage, déjouant les dualismes, n’est pas 

ce choix de l’un ou l’autre. Il serait plutôt l’un dans l’autre ou l’un par l’autre. Mais sans 

jamais que l’un ne devienne ou se résorbe dans l’autre ou vice-versa. Laplantine rejoint 

Maalouf sur la question de l’identification exclusive à une seule culture qui peut alors avoir 

un effet négatif sur le développement humain : « […] L’interculturel est constitutif du 

culturel, et cela même dans les sociétés qui, comme les nôtres, prédisposent les membres qui 

les composent à plutôt se méfier des relations entre les cultures, des rapports avec les 

étrangers » (Laplantine, 2007, p. 82). Dans ce cas-là, l’individu ne se met pas en avant et renie 

ou rejette les parts constitutifs de son Moi en ne les explorant guère. 

 

Ces rencontres bousculent l’un et l’autre et les transforment au point ou parfois ils deviennent 

autre chose. Comme le disent Laplantine et Nouss (2001), le métissage serait « une espèce de 

bilinguisme dans la même langue et non la fusion de deux langues […] (p. 268). Il est alors 

légitime de montrer toute l’ambiguïté que véhicule le métissage ; elle lui est inhérente.  

Cette ambiguïté et cette ambivalence, propres au devenir métis, sont mal supportées par les 

sociétés décrites plus haut. « Elles se défient de la pluralité et cherchent à imposer des 

conduites dominantes exclusives, une vision unique du monde orientant toutes les sphères de 

la vie sociale » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 33). Ce cas de figure est souvent observable 

dans les sociétés occidentales moins habituées que les sociétés latino-américaines à vivre avec 

une pluralité d’identité sans aucune séparation. Au Brésil – pays souvent pris comme 

exemple, en opposition avec des pays plus traditionnels – les contacts entre individus ou 

groupes d’individus avec ce qui est autre et étranger est vu d’un point de vue très favorable. 

Dans ce sens-là, « la multiplicité est non seulement acceptée, mais revendiquée, et le mélange 

[…] est exalté » (Laplantine, 2007, p. 74). Une réelle confusion est notable au sein des 

sociétés occidentales plus coutumières au dualisme. Le dualisme rejoint le monisme dans le 

sens où tous deux  n’acceptent guère et protestent contre la réalité de la condition de l’être 

métis. 

 

 

 



26 

 

3.9  Les rencontres : phénomène inhérent au métissage     

  

Le métissage c'est aussi la mobilité, le voyage et les rencontres. Rencontre entre 

peuples, comme le développent des auteurs en retraçant quelques points clés de l'histoire 

égyptienne, grecque et turque, par exemple : « L’histoire est constituée d’interruptions 

culturelles, et à partir de cultures en relation et en interaction. Les relations interculturelles 

peuvent être statiques, lorsque les cultures conservent leur séparation au cours de 

l’interaction, ou fluides, lorsque les cultures s’interpénètrent au cours de l’interaction » 

(Pieterse, 1995, cité par De Villanova & Vermès, 2005, p. 104). 

Des cultures éprouvent ce besoin d’aller à l’encontre d’une autre culture afin de s’y identifier 

comme pour éviter et contourner un repli sur soi-même. Cette  « ouverture à l’autre est sans 

doute un des premiers actes de culture » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 59) et conduit à la 

création du métissage. Elle est également liée directement au concept d’identité dans le sens 

où le contact avec les autres a une influence nette sur sa construction identitaire. Laplantine 

(1999) développe cette idée de la manière suivante :  

L’identité « propre » conçue comme propriété d’un groupe exclusif serait inertie, car 

n’être que soi-même, identique à ce que l’on était hier, immuable et immobile, c’est 

n’être pas, ou plutôt n’être plus, c’est-à-dire mort.[…] Privés de rapport avec les autres, 

nous sommes privés d’identité, c’est-à-dire conduits par autosuffisance et autoérotisme 

à l’autisme. (p. 49) 

Dans ce sens-là, l’identité peut être perçue comme récalcitrante face à l’altérité. Dans la 

logique identitaire, les événements suivent un ordre et l’imprévisibilité n’a guère sa place, 

contrairement aux processus liés au métissage. L’identité fait alors tout « pour résorber et 

annuler l’altérité, neutraliser l’insolite, nier l’étonnement que supposent la rencontre et la 

transformation née de cette rencontre. Comme l’identité a horreur du vide, elle procède sans 

cesse à du remplissage : le remplissage identitaire » (Laplantine, 1999, p. 138).  

Même si ce n’est pas ce côté-là du métissage sur lequel je vais me focaliser, je trouvais 

constructif, dans le cadre de cette recherche, de s’y attarder quelque peu car il a son 

importance dans les définitions et l’analyse des événements liés au métissage. Lors de ces 

contacts, le phénomène d’assimilation se produit où une des personnes – ou les deux – 

s’identifient petit à petit à la culture de l’autre. Laplantine et Nouss (2001) mettent en avant ce 

qui est caractéristique du métissage : « […] C’est ce mouvement qui consiste à accueillir ce 



27 

 

qui ne vient pas de moi mais d’ailleurs : la langue et la culture des autres, qui au début me 

semblent étrangères, puis vont progressivement faire naître un sentiment d’étrangeté » (p. 36).  

Le phénomène d’acculturation est également observable lors de contact entre personnes de 

cultures diverses. Cette adoption d’un individu ou d’un groupe « d’éléments de cultures 

différentes est un phénomène universel et constitutif des cultures, source d’émulation et de 

créativité » (De Villanova & Vermès, 2005, p. 17). Une relation métisse peut prendre forme 

lorsqu’aucun des individus cherche à enfermer l’autre dans ce qu’il n’est pas et tentent de le 

transformer et de se l’approprier. Car finalement « c’est notre regard qui enferme souvent les 

autres dans leurs plus étroites appartenances, et c’est notre regard aussi qui peut les libérer » 

(Maalouf, 1998, p. 32).  

Mais cette relation ne peut être sans désaccords parce qu’ « être, c’est être avec, c’est être 

ensemble, c’est partager – le plus souvent conflictuellement – l’existence » (Laplantine & 

Nouss, 1997, p. 76).  

 

Mais il ne suffit pas qu'il y ait déplacement et rencontre pour dire qu'il y ait métissage ; « le 

processus de métissage commence lorsque la nationalité ne suffit plus à définir l'identité, mais 

bien plutôt l'appartenance même à ces villes-mondes » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 20), 

dites cosmopolites – du grec cosmopolis où polis signifiant une seule cité. La ville est alors 

considérée comme « un espace métis en tant que carrefour d’échanges et de rencontres » 

(Laplantine & Nouss, p. 54).  

 

Le point de départ reste la curiosité pour l'autre, pour les autres et est l'élément essentiel au 

processus de métissage. Le métissage est donc souvent ou même toujours lié aux phénomènes 

des migrations et représente ce qui est « transitoire, imparfait, inachevé [et] insatisfait » 

(Laplantine & Nouss, 1997, p. 85). Il trouve sa place dans une activité de tissage et de 

tressage, sans cesse en mouvement. C’est une notion contradictoire dans le sens où « elle ne 

peut être mobilisée comme réponse, car elle est la question elle-même qui perturbe l’individu, 

la culture, la langue, la société dans leur tendance à la stabilisation » (Laplantine & Nouss, p. 

85).  

 

 

 



28 

 

3.10  Hétérogénéité du métissage 

 

La notion de conciliation n’a pas véritablement sa place dans le phénomène du 

métissage qui se concentre sur les  ni noir ni blanc ou encore les ni vrai ni faux. 

L’hétérogénéité interne du métissage se perçoit en étant composé de nombreux et divers 

éléments étrangers les uns aux autres. Ainsi plusieurs notions s’opposent au métissage comme 

« le simple […], le séparé […], le clair et le distinct […], la pureté […] de la langue, du 

terroir, de la mémoire […] [et] la totalité […] qui introduit du compact, de l'essence et de 

l'essentiel dans la pensée » (Laplanine & Nouss, 1997, p. 9).  

Mais nous pouvons encore aller plus loin que ce postulat en mettant en avant « l'existence de 

deux individus originellement « purs » ou plus généralement d'un état initial – racial, social, 

culturel, linguistique –, d'un ensemble homogène, qui a un certain moment aurait rencontré un 

autre ensemble, donnant ainsi naissance à un phénomène « impur » ou « hétérogène » » 

(Laplanine & Nouss, 1997, p. 8).  

 

Le métissage est bel et bien le résultat d'une fusion de deux ensembles ou composantes mais – 

et c’est un point important – chacune de ces composantes gardent leur intégrité. Dans ce sens, 

nous dépassons le dualisme homogène/hétérogène. Nous pourrions ainsi lié le concept de 

métissage à la notion de syncrétisme, « terme du lexique religieux désignant l'addition de 

croyances de sources différentes dans une même unité » (Laplanine & Nouss, 1997, p. 119) ; 

mais une prudence s’impose dans le sens où le syncrétisme peut conduire à l'abolition des 

différences en opérant par addition et réduire ainsi à l'unité le multiple, et créer un tout 

homogène et indifférencié ; le multiple est alors « vaincu, car absorbé dans l'un » (Laplanine 

& Nouss, p. 10).  

 

 

3.11 Composantes plurielles du Moi 

 

Comme vu précédemment la pensée du métissage est une pensée de la méditation 

flirtant donc avec les intervalles et les entrebâillements ; mais elle ne pourrait être réduite à 

cet entre et cet entre-deux, spécifiquement liés aux classifications spatiales. Lors de 

rencontres, les conflits, les confrontations et les dialogues y sont largement présents – d’où les 



29 

 

mouvements de tensions et autres décrits précédemment – mais rares sont les affrontements ; 

ces phénomènes s’opposent alors à la fusion et à la synergie. Le face à face n’est pas pratique 

courante ; au contraire, le côte à côte est valorisé et fortement utilisé. Le métissage ne 

dévisage pas – et de ce fait empêche les attitudes de maîtrise de se développer – mais envisage 

un avenir ou un devenir avec l’autre rencontré. En restant sur cette notion de côte à côte, le 

métissage envisage le Moi comme étant habité à plusieurs ; en resserrant le champ du 

métissage et en se focalisant sur le métissage culturel, le Moi serait alors en présence de 

plusieurs cultures pouvant se distancer ou au contraire se ressembler.  

 

La cohabitation à plusieurs entraîne « les conditions d’une objectivation de la subjectivité 

puisque l’objectivité naît du croisement des jugements, du partage des points de vue » 

(Laplantine & Nouss, 2001, p. 15). Il est important de souligner que ce Moi pluriel n’est 

gouverné ni par « un Moi souverain ni  par un lui envahisseur » (Laplantine & Nouss, p. 57) ; 

il représente alors un véritable livre ouvert regroupant les aventures de la cohabitation à 

plusieurs. Ce nous métis, peut être vu comme un partage ; mais il est important de préciser 

que ce partage n’est pas catégoriel où les différents Moi seraient présents et départagés de 

manière égale.  

 

Des modulations sont observables, comme dans une partition de musique, car l’alternance est 

en action et crée ainsi de l’altérité. « Avec le métissage, il ne peut y avoir à proprement parler 

de victoire d’un camp sur un autre, rien n’est jamais définitif, absolu, stabilisé [et] fixé dans 

l’espace d’un territoire […] » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 81). Nous ne pouvons donc pas 

affirmer que l’une ou l’autre des appartenances prévaut de façon radicale et que même s’il 

existait une hiérarchie dans les composantes de l’identité, elle ne serait pas immuable et se 

modifierait au cours du temps ; les comportements des individus subiraient alors les 

conséquences de ces bouleversements en étant eux aussi transformés.  

 

En reprenant ce qui a été dit précédemment, l’appartenance à un côté – autrement dit, 

l’unilatéralité – va entièrement à l’encontre du métissage. Dans la pensée métisse, il existe 

une tension provoquée par le entre qui revient à chaque fois et qui « suscite de l’écart [...] 

d’abord par rapport à soi [et] questionne ce que nous avons tous en commun : le fait que nous 

sommes différents non seulement des autres, mais de nous-mêmes » (Laplantine & Nouss, 

2001, p. 217).  



30 

 

Cette pensée de l’entre-deux appartient particulièrement à la réflexion sur le métissage où 

l’individu réalise qu’il « ne peut être l’un et l’autre simultanément mais alternativement […] » 

(Laplantine & Nouss, 2001, p. 217). A partir de cette explication, on comprend mieux le 

mouvement qu’incarne le métissage fait de va-et-vient entre l’un et l’autre afin de tenter de 

n’être qu’un. A travers ces entre et ces entre-deux, on décèle facilement des désaccords où 

aucune complémentarité naturelle peut évoluer.  

 
 

3.12  L’individu métis 

 

La pensée ou l’expérience métisse permet de mettre en lumière la condition, parfois 

complexe et douloureuse, d’un sujet métis. Cette appellation choisie par Laplantine et Nouss 

s’éloigne des différents termes utilisés par les philosophes au fil des ans ; le sujet a été qualifié 

d’étranger par Simmel, de paria par Arendt, d’émigré par Tourane ou encore de réfugié par 

Agamben.  

 

Si l’on remonte au temps des colonisations, on comprend encore mieux la difficulté à assumer 

sa condition métisse : « […] Une partie de soi participe de la couleur et de la culture des 

descendants des esclaves et une autre de celle des descendants des maîtres » (Laplantine & 

Nouss, 1997, p. 31). Le métissage peut être donc conflictuel dans le sens où deux parties 

littéralement différentes sont coude à coude, ce qui engendre des douleurs. D’un côté, il y a un 

sentiment de honte et de révolte et de l’autre, un sentiment de culpabilité. Celui qui se dit 

métis, pouvant alors se prétendre une chose et son contraire, est perçu, à tous les niveaux, 

comme un traître : aux yeux de son père ou de sa mère, de sa nation et de sa communauté.  

Ce qui complexifie la situation davantage est le rôle important de la mémoire, selon 

Laplantine et Nouss (1997), dans les processus de métissage. Elle a comme tâche de garantir 

l’intégrité des différentes composantes sans qu’aucune ne soit dominante ou au contraire 

secondaire et prenne le risque de se décomposer. « Chaque élément doit conserver son 

identité, sa définition en même temps qu’il s’ouvre à l’autre. De part et d’autre, ni 

refoulement ni honte : la fierté du métissage tient dans ses origines » (p. 111). Lorsque l’on 

parle de mémoire, on parle aussi de remémoration et de commémoration. Je m’arrête sur le 

premier car il demande à l’individu qu’il « s’investisse au présent dans sa réminiscence et 

maintienne la tension exigée par la condition métisse » (Laplantine & Nouss, p. 112). 



31 

 

Le parcours d’un individu métis est gondolé et ne suit aucune logique tel celui d’un nomade à 

la recherche d’un espace sécurisant. Le sujet métis « s’éloigne de ce qu’ [il] était [et] 

abandonne ce qu’ [il] avait. [Il] rompt avec la logique triomphaliste de l’avoir qui suppose 

toujours des domestiques, des pensionnaires, des gardiens, mais surtout des propriétaires » 

(Laplantine & Nouss, 2001, p. 7). Il avance en tournant, en s’aventurant et en se déployant 

d’un terrain à un autre ; il se trompe, parfois, connaît des mésaventures et des déboires en 

sortant et s’éloignant d’un cadre prédéfini. Le sujet métis est alors cabossé tout au long de son 

parcours après avoir subit divers chocs. On comprend alors mieux le mouvement incessant 

présent au sein de la pensée métisse où les principes érigés par des concepts n’exigent pas un 

quelconque ordre et une logique à suivre ; il n’en existe pas.  

Le concept de métissage permet à l’être métis une reconnaissance de sa pluralité.  

 

 

3.13  Appartenances multiples d’un individu métis   

 

Les termes d’instabilité et de déséquilibre sont parfaitement adéquats lorsqu’est évoqué 

l’identité métisse. Des moments de déchirements et de conflits intérieurs sont cesse vécus et 

s’éloignent d’une plénitude identitaire, où l’altérité n’aurait pas sa place. Mais ce qui 

caractérise justement un sujet métis c’est ce concept d’altérité et une ouverture constante à 

l’autre. Le sujet métis vacille fréquemment entre un besoin d’une identité stable et la 

recherche d’altérité. Cette dernière, dans quelques cas, peut être perçue comme source de 

conflits et de contradiction ; mais pour la personne métisse, elle correspond plus à « une  

dis-position de toutes les identités auxquelles [elle] s’ex-pose » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 

57).  

L’identité métisse est loin d’être singulière dans le sens où le Moi métis est composé de 

plusieurs Moi qui ne sont pas séparés les uns des autres. A travers tous ces processus, le 

métissage participe à la remise en question de principes, dont celui de l’identité (Laplantine & 

Nouss, 1997). Selon ces même auteurs, la personne métisse doit être consciente qu’il y a 

souvent risque de perte identitaire dans le sens où l’individu se retrouve pris dans différentes 

appartenances ou diverses communautés et qu’il peut avoir de la difficulté à se déplacer d’une 

à l’autre ou de jongler entre elles ; il arrive alors qu’il ne sache plus qui il est réellement, d’où 

il vient et où il va.  

 



32 

 

3.14  L’antimétissage 

 

Nous avons vu que la notion de métissage interpelle de plus en plus et beaucoup 

d’auteurs s’y arrêtent pour l’étudier et la comprendre. Malgré ce fait, au quotidien, que ce soit 

au niveau de la société ou des individus, l’antimétissage est à la mode, tandis que le métissage 

reste une particularité. Des auteurs vont jusqu’à dire que la notion de métissage existe à 

travers le terme d'antimétissage (Laplantine & Nouss, 1997). La pensée métisse a été rarement 

envisagée et souvent considérée comme une pensée minoritaire, spécifiquement dans les 

sociétés occidentales. S’opposant à la pensée du purisme, elle est souvent mise dans les 

catégories de l’anomalie, de l’anomie et de l’anarchie. De ce fait, elle a du mal à s’imposer 

car elle est prise entre deux tentations qui se situent à l’opposé de ce qu’elle représente. 

La  tentation différencialiste de toute identité – nationale, régionale, familiale – 

construite à partir de la fiction mutilante d’un individu qui aurait définitivement résorbé 

sa duplicité, sa triplicité, etc. [Et] la tentation universaliste construite sur le modèle de la 

fusion et de l’utopie qui vise à colmater les failles, les fissures, les fêlures, à combler le 

moindre espace où pourrait se glisser un sourire, s’improviser une chanson, se danser 

une valse ou un tango et même pousser un géranium. (Laplantine & Nouss, 1997, p. 78) 

 

Contrairement au métissage, l’antimétissage est souvent abordé et examiné. Cette notion a été 

fondée sur « les principes d’identité, de stabilité, d’antériorité privilégiant la pureté, l’ordre et 

l’origine. […] C’est une attitude résolument identitaire, incapable d’envisager qu’il puisse y 

avoir de l’altérité en chacun de nous. Ne pouvant concevoir et d’abord ressentir l’étrangeté, 

elle ne voit que de l’étranger et des étrangers, modalités absurdes de l’être ou ennemis 

potentiels » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 83). Laplantine et Nouss (1997) parlent de trois 

pensées différentes émanant de l’antimétissage et s’opposant donc aux phénomènes liés au 

métissage : la pensée de la séparation, la pensée de la pureté et la pensée de la fusion (p. 72).  

 

L’antimétissage suppose alors des termes comme sédentarisation et stabilisation ; pensée 

dominante encore aujourd’hui et qui évoque une organisation binaire et dualiste au niveau de 

la pensée, des individus et des genres : « Le civilisé et le barbare, l’humain et l’inhumain 

[…] les aborigènes et les allogènes […] » (Laplantine et Nouss, 1997, p. 72). Dans ce cadre-

là, où la reproduction de l’identique prime, on comprendra que le métissage est une menace 

pour l’anitmétissage, tendance se rapprochant fortement du racisme.  



33 

 

Les discours de l’antimétissage partent d’une pensée simple, pure et close et évoquent le 

mélange, la mixité lors de cas accidentel, partis de quelque chose d’essentiel. Ce dernier 

adopte une position de rejet, d’autosuffisance, de pureté et d’authenticité ; ces différents 

éléments étant de l’ordre du tri et essayant désespérément de maintenir une stabilisation de 

l’histoire ; ils pétrifient le contact et la rencontre avec l’autre. 

 

A travers la notion de métissage, on découvrira « la présence-absence de l’autre dans le Moi » 

et dans l’antimétissage, on apercevra  « l’homme bloc, rassasié d’identité »  comme l’a décrit 

Gombrowicz (Gombrowicz, s.d., cité par Laplantine & Nouss, 2001, p. 84). Il est possible 

d’observer, dans les discours des partisans de l’antimétissage, une revendication pour le 

dénigrement et la dénégation du métissage. Laplantine et Nouss (2001) analyse ce genre de 

propos de la manière suivante : ces individus auraient une attitude de rejet ou une incapacité à 

sentir et à reconnaître le métissage en eux-mêmes, ce qui empêcheraient alors une ouverture à 

la pensée métisse et une compréhension du phénomène. L’antimétissage rejetant ce qui lui est 

insupportable, ces partisans ne soutiennent pas « l’altérité [et] le doute sur [leur] propre 

identité comme sur la réalité » (Laplantine et Nouss, 1997, p. 87) ; ils montrent alors une peur 

de l’autre présent dans le Moi. 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 

 

4. Questions de recherche 
 

Mon objet d’étude s’est construit, tout d’abord, à partir d’une expérience personnelle, 

étant moi-même métis, de double origine : suisse et sénégalaise. Cette identité complexe m’a 

interpellée, bousculée et déplacée avec des mouvements de tension, de refus ou, au contraire, 

d’ouverture et d’acceptation envers ma culture africaine, plus qu’envers ma culture suisse.  

Tout au long de ma recherche, je me suis posée plusieurs questions qui ont menées ma 

réflexion. Malgré qu’elles soient constructives, mes premières interrogations étaient 

particulièrement naïves. Ainsi, j’avançais l’hypothèse suivante : étant plus en contact avec la 

culture suisse qu’avec la culture africaine, je n’ai que difficilement réussi à créer un lien avec 

cette dernière. Alors peut-on généraliser ce fait en disant que le contact au quotidien, ou 

fréquent du moins, avec une des deux cultures influence la relation qui peut se créer entre elle 

et le sujet ? Avant de me tourner vers d’autres personnes métisses, je me focalisais surtout sur 

ma situation de jeune femme ″biculturée″. Je me posais alors les questions suivantes : si 

j’avais été davantage en contact avec des personnes métisses, cela aurait-il modifié mes 

sentiments sur la culture africaine ? L’aurais-je accepté plus facilement ? Je me demande si 

d’autres jeunes filles métisses sont également passées par ces mêmes genres d’expériences et 

quel a été l’impact sur leur identité culturelle. 

 

Petit à petit, j’ai pris du recul par rapport à mon histoire grâce notamment aux informations 

théoriques récoltées et aux rencontres avec des jeunes filles et femmes métisses. Mes 

interrogations ont alors pris une autre tournure : de quelle manière ces personnes vivent-elles 

avec leurs différentes cultures et quelles relations tissent-elles entre elles ? Est-ce aisé d’être 

un sujet métis et de représenter l’entre deux cultures ? Et ce entre, représente-il un vide de ou 

un plein de quelque chose ? Considèrent-elles leur situation comme encombrante ou 

enrichissante ? De quelle manière se décrivent-elles ? Se considèrent-elles comme des 

personnes métisses ?  

  

Plus généralement, je pourrais poser ainsi ma problématique : entre culture d’origine et 

culture de la terre d’accueil, comment ces deux cultures sont-elles travaillées et mises en 

tension ?  Se rencontrent-elles, s’entrecroisent, se complètent ou se rejettent-elles ?    

 



35 

 

Les concepts d’identité et de culture étant fortement lié dans les phénomènes de métissage, je 

m’interroge sur l’impact de deux cultures diverses sur l’identité propre d’un individu métis ? 

De quelle manière gère-t-il ces deux cultures et parvient-il à se construire sur le plan 

identitaire ? Dans mon cas, la culture suisse a longuement prévalu sur la culture sénégalaise. 

Mais est-ce le cas de ces personnes métisses ? Est-ce que l’une ou l’autre des cultures a eu 

plus d’influence – positive ou négative – que l’autre ?   

 

Il est possible d’observer des individus parfaitement intégrés à leur terre d’accueil et ignorant 

complètement leur double origine. D’autres, au contraire, montrent une plus grande attache à 

la culture d’origine que celle où ils sont nés. Est-il possible alors de trouver un juste milieu ; 

de parvenir à combiner les deux sans que l’une ou l’autre des cultures ne soient mises de 

côté ? 

 

Mon projet de mémoire n’a pas pour but de faire des généralités mais simplement d’établir un 

parallèle entre cinq personnes au profil similaire quant à leurs origines culturelles. 

 

  

 



36 

 

5. Méthodologie 
 

5.1  Mes démarches 

 

A travers le texte qui va suivre, mon intention est de décrire les démarches entreprises et 

le cheminement effectué afin de proposer une situation réaliste et pertinente dans le cadre de 

ce travail. Il sera donc possible d’observer l’évolution et les mouvements incessants au sein de 

ma recherche et les conséquences sur l’objet d’étude ou l’échantillon des personnes choisies. 

 

J’ai assez vite eu le besoin de tenir un journal de bord afin de marquer le chemin parcouru 

tout au long de mon travail de recherche. J’y ai ainsi noté des points importants que je ne 

devais pas oublier, des questionnements que je ne traitais pas forcément tout de suite et des 

réflexions faites à la suite de lectures ou de discussions avec des tierces personnes. Chaque 

écrit est regroupé en fonction de la date à laquelle il a été inscrit. Ce journal de bord a été un 

véritable outil de travail qui m’a permis de structurer et organiser ma recherche. 

Pour des parties composant ce travail, j’ai eu recours à mon journal de mémoire afin 

d’appuyer mes dires. 

 

A la suite des premières rencontres avec ma directrice de mémoire, j’ai écrit un texte que j’ai 

nommé Autobiographie interculturelle. Même si cet écrit respecte un ordre chronologique 

pour jalonner mon parcours, il s’est fait de manière très libre, sans structure ou plan 

préalablement pensé. Il s’agissait simplement de poser mon récit de vie avec divers 

événements me tenant à cœur. C’est la première fois que je me dévoile autant à travers un 

texte et que je l’utilise ensuite pour un travail universitaire. Même si la démarche s’est avérée 

utile pour la recherche, elle m’a amenée à replonger dans des moments douloureux de ma vie 

enfouis dans un des placards de ma mémoire. Je considère cette partie autobiographique 

comme un point de départ pour les questionnements et les hypothèses que j’ai pu poser par la 

suite. Il m’a aidée, par exemple, à clarifier mon objet d’étude et à construire le canevas 

d’entretien pour les interviews que j’allais mener. J’ai ainsi pu identifier les thématiques que 

je voulais aborder et anticiper les réflexions qui allaient découler de la récolte de données. 

 



37 

 

Concernant mon objet d’étude, je suis passée par différentes phases. Au départ, l’idée était de 

se focaliser sur l’identité culturelle d’enfants de 10 ans, environ, et de se centrer sur la culture 

d’origine et la culture de la terre de naissance. J’avais alors l’intention de les observer en 

contexte scolaire puis de m’entretenir avec eux. Puis, au fil des discussions avec ma directrice 

de mémoire, j’ai appris à énoncer clairement les variables sur lesquelles je me centrerais. 

L’objet d’étude s’est petit à petit clarifié ; je voulais, désormais, me concentrer sur le 

métissage culturel et travailler sur deux origines pouvant être présentes chez un individu. 

 

Une fois que l’objet d’étude était plus clairement défini, je devais sélectionner l’échantillon de 

personnes que je voulais interviewer. Un élément qui n’a pas changé du début jusqu’à la fin 

de mes réflexions concerne le type d’individus que j’avais l’intention de rencontrer : des 

individus métis. Par métis, j’entendais donc d’origine africaine et suisse, au mieux sénégalaise 

et genevoise, pouvant se rapprocher au plus près de mon profil culturel. Je me rends alors vite 

compte de la difficulté et du temps pris par la recherche de ce genre de profil particulièrement 

spécifique. L’échantillon de personnes choisies est développé ultérieurement dans ce même 

chapitre. 

J’avais aussi comme première idée d’interviewer mon frère afin que je puisse présenter un 

même genre de texte que le mien (Autobiographie interculturelle). Cette interview a été 

menée mais n’a pas été utilisée pour la suite de mon travail. L’explication de ce changement 

de cap est la suivante : après ce premier entretien, je voulais rencontrer deux femmes et deux 

hommes afin de faire un parallèle avec la situation de mon frère en tant qu’homme métis et 

avec ma situation, en tant que femme métisse. Lors de discussions avec ma directrice de 

mémoire, j’ai réalisé que même si l’idée était bonne, ce nombre de quatre était insuffisant et 

qu’il aurait été nécessaire d’interviewer plus d’hommes et de femmes afin de pouvoir faire 

une comparaison. Cette démarche apparaît dans mon journal de mémoire :  

L’idée d’une comparaison sur deux plans – fille/garçon métis – m’intéressait et se 

rapprochait de ma situation personnelle. J’avais donc l’intention de m’intéresser à 

quatre personnes, en tout. Mais je me suis vite rendu compte que cela n’était guère 

suffisant pour pouvoir construire réellement un sujet d’étude. Je devais recadrer mon 

champ d’action et donc cibler une population. L’idée d’une comparaison fille-garçon 

était bonne en soi mais demandait un travail de recherche bien plus large que celui que 

je m’étais fixé. (Journal de mémoire, 13 novembre 2008, p. 2)  

 



38 

 

A la suite d’un entretien mi-novembre avec Mme Lemdani, ma directrice de mémoire, les 

choses se sont précisées ainsi que la suite des procédures que je devais entreprendre ; nous 

avons finalement réussi à cibler un maximum les caractéristiques des personnes à interviewer. 

Ainsi le choix suivant s’est dessiné : je me centrerai uniquement sur des personnes métisses 

de sexe féminin qui seraient de double origine, européenne (suisse ou française) et africaine et 

dont le père serait né en Afrique noire. Il était également important que ces individus métis 

soient nés en Suisse ; le lieu précis de naissance n’étant pas significatif. Quant à l’âge de ces 

personnes, il n’était pas déterminant dans le cadre de ce travail et je restais donc ouverte à 

toute rencontre. Dans mon journal de mémoire, j’avance les propos suivants : J’ai alors 

décidé, en collaboration avec Mme Lemdani, de me focaliser uniquement sur le sexe féminin, 

quelque soit l’âge. De nouvelles variables se dessinaient donc : fille, métisse, africaine et 

suisse, de père africain et de mère suisse (Journal de mémoire, 13 novembre 2008, p. 2). 

 

 

5.2  Les personnes choisies 

 

Je présente ici les cinq femmes dont j’ai recueilli les témoignages : 

1. La première personne choisie est Roxanne. Roxanne a 22 ans et est née à 

Genève. Son père est kenyan quant à sa mère, elle est Suisse, de la Suisse Alémanique.  

J’ai rencontré Roxanne dans le cadre de mes études en Sciences de l’Education ; en effet, 

nous suivons la même formation et au fil du temps, nous avons pu lier une réelle amitié.  

2. Amina a 25 ans et est née à Genève où elle a suivi ses scolarités 

obligatoire et post-obligatoire. Elle travaille en ce moment en tant que secrétaire juridique 

dans une étude d’avocats. Son père est sénégalais et sa mère est Suisse allemande. Je l’ai 

connue grâce à Roxanne.  

3. Alice est une enfant de 10 ans allant à l’école primaire et habitant depuis 

maintenant neuf ans environ dans un village près de Genève. Elle est d’origine suisse, par sa 

mère, et congolaise, par son père. J’ai rencontré Alice lorsqu’elle était en première enfantine 

car j’ai eu l’occasion de faire un stage dans sa classe.  

4. Linda a 23 ans. Elle est née au Jura où elle est restée jusqu’à la fin du 

collège. Elle est venue à Genève pour ses études universitaires en droit. Son père est congolais 

et sa mère française. J’ai rencontré Linda grâce à une amie commune. 



39 

 

5. Finalement, la dernière personne choisie est Angie, jeune femme de 32 

ans, née à Zürich, de père angolais et de mère suisse. Elle a vécu deux années en Angola, 

lorsqu’elle était enfant, et est revenue en Suisse, par la suite, pour des raisons politiques. Elle 

est actuellement enseignante à Genève. J’ai rencontré Angie lors de cours de salsa où elle 

enseignait cette danse.  

 

 

5.3  L’entretien semi-directif 

 

Après avoir choisi l’échantillon de personnes que j’allais rencontrer, je me suis 

renseignée, à travers la littérature et d’autres travaux de mémoire, sur les différents outils de 

récoltes de données. Je me suis alors orientée vers l’entretien semi-directif ; il représentait 

exactement l’outil que je m’étais imaginé, permettant au chercheur de guider les interviewés, 

et donnant une liberté d’expression, pour les personnes interrogées. 

L’entretien semi-directif est une méthode qualitative très souvent utilisée dans le domaine des 

sciences humaines où « le but du sociologue est l’explication compréhensive du social » 

(Kaufmann, 1996, p. 23). Il permet au chercheur de centrer le discours des personnes 

questionnées autour de différentes thématiques qu’il aurait préalablement établies. Ces 

thématiques sont pensées et inscrites afin de créer un canevas d’entretien. Ce dernier 

représente donc une des premières étapes dans la démarche de l’entretien semi-directif où le 

chercheur construit son guide « en fonction des objectifs de l’enquête, des hypothèses ou des 

résultats [tirés de] la littérature » (Wikipédia, 2009). L’intérêt de ce canevas est qu’il ne 

représente pas une pièce immuable à laquelle l’interviewer doit absolument se tenir ; il peut 

être perçu comme une aide pour le chercheur lorsque les entretiens prennent une forme 

parfois inattendue et que les discussions sortent des champs préalablement pensés. Il permet 

alors une recentration sur les questionnements de base. Mais il est important de savoir qu’à 

aucun moment le chercheur ne doit stopper l’interviewé même s’il estime qu’il s’éloigne du 

sujet traité ; l’interviewer a pour tâche de s’adapter au chemin emprunté par la personne 

interrogée tout en ayant toujours à l’esprit les thématiques qu’il veut aborder.   

 

Contrairement à d’autres dispositifs méthodologiques comme l’entretien non directif, 

l’entretien semi-directif donne des occasions au chercheur de relancer et d’interagir avec 

l’interviewé ce qui permet de développer davantage les idées abordées ; car « la meilleure 



40 

 

question n’est pas donnée par la grille : elle est à trouver à partir de ce qui vient d’être dit par 

l’informateur » (Kaufmann, 1996, p. 48).  

Ce type d’entretien présente deux avantages ; il permet d’abord « en étant centré sur le sujet 

interrogé, de garantir l’étude de l’ensemble des questions qui intéressent l’enquêteur » 

(Wikipédia, 2009). Dans un deuxième temps qui concernerait alors plutôt la partie analytique 

de la recherche, il « assure la comparabilité des résultats » (Wikipédia) puisque les mêmes 

thématiques sont abordées avec chaque personne interviewée.  

Il présente cependant une limite ou une difficulté importante car le chercheur doit parvenir à 

introduire ses thématiques sans « casser le fil et la dynamique du discours » (Wikipédia) de 

l’interrogé.  

 

Lors de discussions avec ma directrice de mémoire, nous avions imaginé une seconde phase 

dans la récolte de données ; elle aurait alors correspondu à l’entretien non directif, en 

proposant aux interviewés des questions à développer. Ces questions n’auraient pas été 

établies au hasard ; elles se seraient focalisées sur des points mis en avant par les interviewés, 

lors de l’entretien semi-directif, et ayant retenu mon attention en vue d’un approfondissement. 

Chaque personne aurait donc eu un questionnaire personnalisé. 

Cependant, après avoir consulté la littérature, je me rends compte qu’il aurait peut-être été 

plus pertinent de d’abord commencer par l’entretien non directif, suivi de l’entretien semi-

directif. Dans ce cadre-là, l’entretien non directif aurait pu permettre de repérer des 

thématiques récurrentes, recueillies auprès de la population sélectionnée pour la recherche. 

Par la suite, il aurait servi d’outil de base pour construire le canevas d’entretien.  

Mais, cette seconde phase n’a pas été effectuée. En effet, fin décembre, je m’étais entretenue 

avec cinq jeunes filles et femmes métisses. J’estimais alors avoir récolté assez d’informations 

pouvant m’aider à construire mon analyse. Toute cette matière récoltée me permettait donc de 

faire des liens non seulement avec la littérature visitée mais également avec mon expérience 

de vie en tant que personne métisse. J’inscris cette réflexion dans mon journal de mémoire :  

Je pense m’arrêter là pour la récolte de données car mon intention n’est pas de faire 

une comparaison de récits de vie en ayant un maximum de jeunes filles ou femmes 

interviewées. Je désire simplement entendre différents récits de vie et pouvoir ainsi voir 

diverses manières façons d’être et de vivre son métissage. Je me rends compte que 

chacune de ces personnes, suivant leur trajectoire de vie, ressentent d’une manière bien 



41 

 

distincte leur appartenance à deux cultures. (Journal de mémoire, 28 décembre 2008, p. 

3) 

Finalement, les diverses démarches entreprises ainsi que le cheminement de la pensée fait 

avec l’aide de ma directrice de mémoire me permettent de me rendre compte que ce qui est 

important « n’est pas ce qui va vers ce que nous appelons un terrain, mais ce qui vient de ce 

dernier ou plus exactement ce qui advient dans une expérience collective du partage du 

sensible qui ne peut être que singulière » (Laplantine, 2007, p. 10). 

 

En choisissant de faire passer des entretiens individuels, ma recherche s’inscrit également 

dans une démarche exploratoire. Ce type de démarche « peut viser à clarifier un problème [ou 

un concept] qui a été plus ou moins défini » (Trudel, Simard & Vonarx, 2007, p. 39) comme 

cela a été le cas pour ma recherche où avant d’aller interviewer les personnes métisses, j’ai 

élaboré les premiers éléments théoriques sans pour autant connaître parfaitement mon sujet.  

Cette démarche exploratoire « peut aussi aider à déterminer le devis de recherche adéquat, 

avant de mener une étude de plus grande envergure. La recherche exploratoire viserait alors à 

combler un vide, pour reprendre les termes de Van der Maren (1995) » (Trudel, Simard & 

Vonarx, p. 39).  Elle peut être donc considérée comme une première étape lors d’une 

recherche et servirait à récolter un maximum d’indices pour diriger au mieux une phase 

ultérieure de la recherche. Les questions qui mènent une démarche exploratoire sont les 

suivantes : « Comment circonscrire un objet de recherche, définir de nouvelles pistes de 

recherche, choisir des avenues théoriques ou identifier une méthode appropriée à l’objet ? » 

(Trudel, Simard & Vonarx, p. 42).   

 

 

5.4  Récolte des données 

 

Tous les entretiens ont été menés à Uni Mail, sauf celui d’Alice qui a eu lieu chez elle. 

La durée des entretiens variant selon les personnes, le temps de discussion se situe entre 1h et 

1h30, en moyenne. 

Dans l’ensemble les entretiens se sont bien passés ; j’ai eu un bon contact avec les personnes 

interviewées et les thématiques auxquelles j’avais pensées ont été abordées par les 

interviewées, chacune à sa manière.  



42 

 

Durant les deux premiers entretiens, je me référais souvent à mon canevas où j’avais noté 

différentes idées ; et petit à petit, au fil des rencontres, je m’en suis détachée sachant plus 

clairement ce que j’avais à proposer. Mais de manière générale, les interviews ont apporté des 

éléments que je n’avais pas notés dans mon canevas ; par exemple, j’ai demandé à quelques 

unes de me parler de leurs frères et sœurs et de la manière dont eux vivent avec leur double 

culture. 

A la fin de chaque entretien, je vérifiais si toutes les thématiques avaient été abordées ; en 

effet,  pour que je puisse, par la suite, créer un parallèle et ces croisements entre les jeunes 

filles et femmes métisses, il était nécessaire que les thèmes les plus importants apparaissent 

dans chaque entretien. Chaque interview a donc été différente de par la forme qu’il a prise ; 

avec certaines personnes, mes interventions et mes questionnements étaient plus fréquents car 

je sentais que sans mes relances, l’entretien allait plus rapidement se terminer. 

 

J’avais convenu, durant la préparation des entretiens, que je ferais preuve de retenue par 

rapport au discours énoncé tout en montrant à l’interviewé que je suis présente et à l’écoute de 

ce qu’il me délivre. Mais ces démarches n’ont pas été faciles à faire ; en effet, je sentais, 

parfois, l’envie d’acquiescer les propos de la personne alors que je voulais rester le plus 

neutre possible. Me reconnaissant dans certains récits, il était difficile de ne pas intervenir 

pour compléter le discours entendu et ainsi créer un échange, ce qui n’était bien évidemment 

pas le but. Kaufmann souligne à ce propos que « l’enquêteur doit […] oublier ses propres 

opinions et catégories de pensée [et] ne penser qu’à une chose : il a un monde à découvrir » 

(Kaufmann, 1996, p. 51). Mais j’y suis tout de même parvenue et lors des trois derniers 

entretiens, j’étais plus attentive aux dires des individus et aux relances que je pouvais faire. 

Durant les moments de silence, je laissais parfois un temps d’arrêt pour que la personne 

puisse construire sa réflexion, ce que j’avais de la peine à réaliser au début. 

 

 

5.5  Construction du canevas d’entretien  

 

En relisant mon Autobiographie interculturelle et en repassant en revue des éléments 

importants de la littérature que j’avais visitée, j’ai pu établir les thématiques que je voulais 

aborder avec les interviewées ; cette démarche m’a permis d’échafauder quelques questions 



43 

 

principales pouvant guider la rencontre. Je posais alors un fil rouge à suivre non seulement 

durant les entretiens mais qui serait ensuite repris pour la partie analytique.  

 

En construisant cet entretien, j’ai dû, cependant, faire attention à deux points importants.  

Tout d’abord, concernant la manière de commencer l’interview afin de mettre à l’aise 

l’interviewé. J’ai ainsi imaginé une question de départ générale afin de partir sur un sujet 

large où plusieurs chemins différents sont possibles ; je ne voulais pas montrer une attitude 

directive.  

Le deuxième point concerne le genre de questions posées sur les thématiques que je voulais 

aborder. Le but poursuivi par l’entretien semi-directif est que la personne s’exprime librement 

sur un sujet qu’elle a l’occasion de développer. Je devais alors limiter au maximum les 

interrogations où les individus interviewés peuvent se contenter d’acquiescer ou de réfuter.  

 

Voici, donc, mon canevas d’entretien : 

o Présentation de la personne  

Age 

Contexte familial (frère(s) et sœurs(s)) 

Origines de la personne : lieu de naissance, lieu(x) d’habitation, lieu(x) de scolarité 

o Parcours scolaire (et professionnel) => dépend de l’âge et le parcours de la personne 

Quels souvenirs restent-ils de ces années passées à l’école (scolarité obligatoire et 

après) : au niveau relationnel 

Présence d’autres enfants métis ou de couleur dans les écoles et les classes 

fréquentées ? 

En contact avec des enfants de couleurs et des personnes de toutes origines ? 

o Groupe d’amis d’avant et/ou maintenant (homogénéité/hétérogénéité culturelle) 

o Connaissance du pays d’origine du père africain (et de la mère suisse) 

Voyage(s) au pays 

Connaissance de la famille, contacts avec elle 

Appréciation du pays 

o Relation avec le père 

Parle-t-il souvent de son pays ?  

Y va-t-il souvent ? 

Relation avec sa famille  



44 

 

o De quelle manière la personne se décrit-elle ? Met-elle en avant ses origines ? 

o Ressentis en tant que personne métisse  

En Suisse ? En Afrique ? 

Intégration au(x) pays : difficulté ? Facilité ? 

o Gestion de sa ″biculturalité″ 

Sentiment d’appartenance à l’un ou l’autre des pays d’origine ou aux deux ? 

 

 

5.6  Le récit de vie  

 

« [Les histoires de vie] disent l’histoire et elles disent la vie. […] Elles suggèrent, par 

exemple, que l’histoire se nourrit de la vie et que la vie s’inscrit dans l’histoire et y contribue, 

que la vie est l’histoire » (Lemdani, 2004, p. 166). 

 

Je tiens à écrire quelques mots sur la forme que prend le discours des personnes 

interviewées. Ces dernières se sont exprimées librement, de manière spontanée et improvisée, 

sur divers sujets amenés dans la discussion soit par eux-mêmes soit par le chercheur. Souvent, 

la personne interrogée est revenue sur des souvenirs de son enfance ou de son adolescence 

parfois intimes. C’est pourquoi j’estime que le récit de vie correspond à la forme prise par le 

discours des interviewés. Comme le souligne Bertaux, « il y a du récit de vie dès lors qu’un 

sujet raconte à une autre personne un épisode quelconque de son expérience vécue […] » 

(Bertaux, 1997, cité par Sanseau, 2005, p. 38).  

 

L’interviewé joue un rôle central car il possède un savoir que le chercheur n’a pas 

(Kaufmann, 2004). La parole de l’individu interrogé possède également un statut bien précis : 

« Les entretiens ne nous livrent jamais des faits mais des mots [qui] expliquent [le] point de 

vue [de l’acteur] sur le monde qui est son monde et qu’il définit à sa manière » (Demazière & 

Dubar, 1997, cité par Iglesias, 2007, pp. 39 et 40). Il permet alors de révéler « l’existence de 

discours et de représentations profondément inscrits dans l’esprit des personnes interrogées et 

qui ne peuvent que rarement s’exprimer à travers un questionnaire » (Wikipédia, 2009). Noté 

dans une perspective compréhensive, il est indispensable car il permet d’explorer les 

significations des interviewés. Le récit de vie peut donc être considéré comme une méthode 

qualitative, tout comme l’entretien semi-directif. 



45 

 

 

Afin de conclure ce chapitre sur le récit de vie, je souhaite citer Berger qui s’exprime sur cette 

forme de discours souvent empruntée lors d’entretiens semi-directif : 

Le récit de vie n’est pas une biographie qui tendrait à l’exactitude et à l’exhaustivité, 

même s’il peut en avoir besoin, il est une pratique, généralement interactive, par 

laquelle nous construisons dans l’après-coup des articulations possibles entre des 

événements hétérogènes, et par laquelle nous produisons un sens, sens qui n’est jamais 

« donné », ni surtout « donné une fois pour toutes ». (Berger, 2000, p.  ?)  

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

6. Construction de l’analyse 
 

6.1  Quelques précisions 

 

J’ai fait le choix de retranscrire mot pour mot les entretiens menés ; il apparaît alors 

parfois qu’une phrase ne semble pas très claire ou construite de manière peu juste, 

grammaticalement parlant. Mais dans ce type de discours direct, les doutes, les hésitations ou 

les contradictions sont parfois fréquentes. J’avais le désir de respecter scrupuleusement les 

dires des personnes qui se racontaient afin que la suite de mes démarches s’appuie réellement 

sur ce que les individus avaient pu me confier. 

 

Les différents entretiens se trouvent donc en annexe de mon travail.  

En gras, apparaissent mes questions ou mes interventions et avant chaque réponse de 

l’interviewé, son prénom (fictif) y figure. J’ai fait le choix de ne pas noter les véritables 

prénoms afin de respecter tout d’abord leur intimité et parce que deux personnes portaient le 

même prénom, ce qui n’aurait pas été clair pour l’analyse.   

Durant la partie analytique, je fais donc référence aux cinq entretiens ainsi qu’à mon 

Autobiographie interculturelle. Des mots ont parfois été changés ou enlevés afin que la phrase 

ait du sens dans le contexte de l’analyse ; c’est pourquoi, j’ai utilisé le symbole suivant pour 

les modifications entreprises : […]. 

 

 

6.2  Organisation de la partie analytique 

 

C’est en relisant plusieurs fois les entretiens effectués que j’ai petit à petit su de quelle 

manière construire l’analyse. Je me suis rendu compte des thèmes parfois largement 

développés par les personnes interviewées et qui fournissaient suffisamment d’informations 

significatives pour pouvoir y prêter plus d’attention.  

En parallèle, je me repenchais sur les différentes notes théoriques récoltées lors d’une 

précédente phase et soulignais ceux pouvant éclairer les propos des jeunes filles et femmes 

interrogées. Ainsi, les thématiques ayant servi de fil rouge lors des entretiens, rejouaient le 



47 

 

même rôle pour la partie analytique de mon travail. Elles ont été comme un guide pour réunir 

sous différents sous-thèmes, les paroles retenues des interviewés.  

Lors de la construction analytique, il a été plus facile pour moi de d’abord réunir les éléments 

des différents interviews pouvant se regrouper sous une même catégorie, d’ensuite créer 

plusieurs textes et de finalement nommer ces différentes parties. Les informations données par 

les interviewés n’ont donc pas été toutes reprises pour l’analyse. Je n’ai retenu que les plus 

importantes et conséquentes. 

 

Il était alors clair pour moi de commencer par le Contexte scolaire suisse afin de poser une 

base ou un point de départ pouvant aider à comprendre les diverses situations de ces 

personnes métisses. Le sous-thème suivant, Se sentir appartenir à…, est clairement lié au 

premier, dans le sens où il fait partie de ces mouvements observés au sein d’un établissement 

scolaire, et ce dès le plus jeune âge ; c’est pour cette raison que je l’ai placé à ce moment-là de 

l’analyse.  

Ensuite, je m’éloigne du contexte scolaire et aborde de manière large les liens que les 

personnes ont tissés avec leur culture africaine. Deux sous-thèmes composent cette 

thématique-là : Attaches africaines et Transhumer entre ses deux cultures. Dans ce dernier 

sous-thème, je mets surtout en avant les va-et-vient fréquents, dans la plupart des cas, vers sa 

culture africaine et la difficulté, parfois, de l’accepter. 

Les deux sous-thèmes suivants sont également liés car ils reprennent à eux deux la dynamique 

des personnes ″biculturées″ (Etre de deux cultures – Etre entre deux cultures) et leur situation 

d’individu métis dans leurs pays respectifs : Etre métis en Suisse –  Etre métis en Afrique. 

Quant au dernier sous-thème développé, je n’y avais pas du tout pensé lors de la préparation 

de mes entretiens. C’est lors de discussions avec les personnes interviewées que j’ai décidé 

qu’il ferait partie de mon analyse. Je le considère non seulement comme une continuation du 

sous-thème précédent, mais également comme une note conclusive positive ; je l’ai donc 

nommé L’internationalité d’un individu métis, car il ne reste pas focalisé sur deux pays mais 

il s’étend sur une échelle plus grande.    

 

 

 

 



48 

 

6.3  Une démarche compréhensive 

 

Avant de passer à l’analyse, j’aimerais clarifier la démarche que j’ai choisie d’utiliser 

pour la partie analytique. 

Au début de ma recherche, j’employais souvent le mot comparaison pour désigner mon 

travail ; mais dorénavant, je ne désire plus faire de comparaisons en prenant telle ou 

telle variable. Je m’intéresse plus à une démarche compréhensive afin de comprendre, 

comme son nom l’indique, les processus marquant chez des filles, jeunes femmes ou 

femmes métisses. (Journal de mémoire, 13 novembre 2008, p. 2) 

 

Afin d’examiner mon objet d’étude, l’approche de la recherche s’inscrit dans une démarche 

compréhensive aux méthodes dites qualitatives. Mon travail de recherche correspond à un 

raisonnement idiographique, comme l’explicite Groulx (1999) en définissant trois styles 

distincts (raisonnement idiographique, raisonnement formaliste, raisonnement post-moderne) 

autour de la recherche qualitative.  

A travers ce raisonnement idiographique, le chercheur représente à la fois l’outil de recueil de 

données et à la fois le facteur déterminant de l’analyse ; il détermine ainsi les règles de la 

méthode. Afin que les faits qu’il communique paraissent plausibles et l’analyse qui en 

découle, crédible, le chercheur doit respecter trois conditions. La première correspond à la 

retranscription précise et honnête des dires des acteurs. Groulx dit à ce propos que « la 

crédibilité de la recherche repose sur la force de la description ou du compte-rendu où le 

lecteur est amené à voir et à entendre ce que le chercheur a vu et entendu » (Groulx, 1999, cité 

par Charmillot & Dayer, 2007, p. 128). Lors de ses démarches, le chercheur est amené à 

s’introduire suffisamment dans le terrain afin de comprendre les différentes « significations 

que les acteurs attachent à leur action » (Groulx, cité par Charmillot & Dayer, p. 128). Mais 

dans un même temps, il doit pouvoir garder une distance avec son objet d’étude pour, par la 

suite, mieux analyser les faits observés ; il s’agit alors de la deuxième condition. Comme 

troisième et dernière condition, le chercheur analyse ses données en effectuant des 

interprétations et des comparaisons, en s’aidant et en s’appuyant sur son matériel et sur un 

cadre théorique préalablement établi. 

 

Cette approche compréhensive implique également « quatre pôles interdépendants 

caractéristiques de toute démarche de recherche » (Charmillot & Dayer, 2007, p. 131) mettant 



49 

 

en lien les dimensions épistémologique et méthodologique. Les quatre pôles sont les 

suivants : épistémologique, théorique, morphologique et technique où chaque pôle est lié aux 

trois autres. Charmillot et Dayer associent le terme qualitatif (ou quantitatif) au pôle 

morphologique (ou technique) qui représente donc la forme que peut prendre une recherche. 

Le pôle technique est lié à la méthode présente comme mise en pratique du dispositif choisi. 

Le pôle théorique représente un guide aidant à l’élaboration « des hypothèses ainsi que la 

construction des concepts et détermine le mouvement de la conceptualisation » (Charmillot & 

Dayer, 2007, p. 131). Pour terminer, le pôle épistémologique – sur lequel je vais m’attarder 

plus longuement car il représente un élément essentiel pour toute démarche de recherche – 

s’associe au champ de la compréhension.  

La personne humaine est considérée comme un acteur avec ses propres significations qu’il 

associe à ses actions. L’analyse du chercheur est donc centrée sur la logique des conduites 

tant au niveau individuel que collectif (dialectique individuel/collectif). La logique 

individuelle a été citée précédemment ; pour la logique collective, il s’agit de l’activité sociale 

en évoquant les questions suivantes : « quelle trame les actions et réactions forment-elles ? 

Quel est le réseau de significations qui apparaît sur la base du faisceau croisé des actions 

singulières ? » (Charmillot & Dayer, 2007, p. 132) 

Une définition de Schurmans (2003) sur la compréhension complète les propos évoqués :  

Si les déterminismes existent – biologiques, environnementaux, historiques, culturels, 

sociaux – ils ne suffisent pas à la saisie des phénomènes sociohumains. Car ils ne 

permettent pas d’aborder le travail constant de production de sens qui caractérise notre 

humanité. L’approche compréhensive se focalisera donc sur le sens : d'une part, les êtres 

humains réagissent par rapport aux déterminismes qui pèsent sur eux ; d'autre part, ils 

sont les propres créateurs d’une partie de ces déterminismes. (Schurmans, 2003, cité par 

Charmillot & Dayer, 2007, p. 132) 

 

A travers l’analyse qui va suivre, j’ai le souhait d’examiner les parcours de vie de jeunes filles 

ou femmes métisses afin de connaître et essayer de comprendre leur position par rapport à 

leur situation d’être métis. Cette analyse permettrait ainsi de montrer la complexité au sein 

d’un même individu et les différentes conséquences engendrées par le fait d’être de deux 

cultures différentes. L’exercice n’est pas aisé car il est important d’ « éviter autant les dérives 

ethnocentristes que les dérives inverses, à savoir se fondre dans le point de vue des acteurs 

qu’on cherche à comprendre » (Charmillot et Dayer, 2007, p. 136). 



50 

 

7. Analyse 
 

La partie analytique est divisée en plusieurs parties délimitées par des sous-titres. Mon 

objectif est d’exposer les éléments qui ressortent le plus souvent des entretiens et ainsi créer, 

au travers d’une réflexion appuyée par des éléments théoriques, des liens entre les personnes 

interviewées.  

Ce texte dévoile la complexité du métissage avec ses différents modes d’agir et de penser ; les 

conceptions de chaque individu interrogé se rencontrent, s’entremêlent, se bousculent, se 

rapprochent ou s’éloignent. L’analyse peut alors prendre forme et pour l’introduire, j’ai choisi 

une citation de Laplantine et Nouss (1997) : « Chaque métissage est unique, particulier et 

trace son propre devenir » (p. 10). C'est un phénomène que l'on cherche plus à comprendre 

qu'à expliquer ou à ériger des classifications ; et c’est ce que je me suis évertuée à faire à 

travers l’analyse qui va suivre.  

 

 

7.1  Contexte scolaire suisse 

 

 Tout d’abord, je souhaite revenir sur les moments passés à l’école ; en effet, j’ai pu 

constater qu’ils ont été marquants pour différentes raisons selon les personnes interviewées. 

Les années après l’école primaire ont souvent été, pour la plupart, plus agréables à vivre pour 

ce qui est de l’intégration dans un groupe, par exemple. Pour quelques une d’entre elles, les 

débuts ont été douloureux en tant qu’enfant de culture différente de celle des camarades ; la 

couleur de peau jouant un rôle dans les processus d’intégration comme l’a vécu et souligné 

Linda lors de notre rencontre : A l’école primaire, j’étais vraiment exclue ; j’avais seulement 

une amie. Une amie dont les parents étaient américains, donc c’était différent car elle venait 

d’un autre pays, avec une autre culture. C’était donc ma seule amie parce que les autres 

c’était vraiment : « Mais pourquoi tu ne deviens pas blanche ? Tu mets des crèmes pour 

devenir blanche ? Quand est-ce que tu seras comme nous ? » (Entretien avec Linda, p. 42) 

Alice et Angie ont également été victimes de remarques blessantes concernant leur couleur de 

peau métissée mais sans pour autant être exclues du groupe-classe ou ne pas pouvoir se lier 

d’amitiés avec d’autres camarades d’école. Leurs réactions sont cependant différentes.  Alice 

se rend bien compte qu’ [elle est] comme [elle est] et [qu’elle] peut pas changer (Entretien 



51 

 

avec Alice, p. 33) mais elle n’accepte cependant pas facilement d’être une enfant métisse. Elle 

explique clairement que son entourage souligne la jolie fille métisse qu’elle est mais cela ne 

suffit pas, pour l’instant, à ce qu’elle se sente parfaitement à l’aise en tant que telle. Le regard 

des autres n’est pas facile à porter : […] C'est au niveau des autres comment ils te trouvent 

(Entretien avec Alice, p. 34), selon Alice. Elle le fait remarquer de différentes manières : […] 

Enfin là, c'est bien parce qu'il y a des copines et tout ça, mais… parfois à l'école, s'il y en a 

qui disent des choses sur moi, du genre : « T'es quoi?! T'es du jus de poubelle ?! » Des trucs 

comme ça, tu vois. Alors moi… j’aime pas trop être métisse (p. 32). Ou encore : […] Quand 

j'étais petite, on me rejetait et tout ça. Parce que j'étais comme j'étais et puis ben j’aimais pas 

(p. 33). 

Contrairement à Linda et à Alice, Angie ne semble pas avoir été fortement blessée pas les 

remarques de ses camardes. Elle réagit d’ailleurs fortement dès ses premières années à l’école 

et n’hésite pas à se défendre en ripostant de la même manière qu’on l’a attaquée ; c’est-à-dire 

par des expressions telles que fromage puant. Ses interventions ont été productives pour la 

suite de sa scolarité car elle n’a plus rencontré de telles situations : Comme j’ai gardé le même 

groupe assez longtemps, après ça j’ai eu… j’ai plus vraiment eu des soucis au niveau 

scolaire (Entretien avec Angie, p. 57).  

 

Dans les trois cas que je viens de développer, il semble se dégager une curiosité de la part des 

enfants des différentes écoles où sont allées Linda, Alice et Angie. Comme l’évoque cette 

dernière, cela pouvait surprendre car elles étaient souvent les seules enfants métis ou du moins 

il y en avait peu  – et c’est toujours le cas aujourd’hui, comme dans l’école d’Alice. Ce qui 

pouvait alors provoquer des réactions d’autres enfants, eux-mêmes peut-être aussi d’origine 

culturelle diverse sans pour autant qu’elle soit autant visible que pour ces jeunes filles ou 

femmes métisses. Mais finalement, quelques un de ces enfants parviennent à passer outre et 

comprennent qu’il n’y [a] pas vraiment d’autres différences (Entretien avec Angie, p. 57). 

Alice souligne également ce fait mais d’une autre manière positive : Maintenant on a un peu 

grandi, donc on se rend compte des erreurs qu'on a fait avant et tout ça. Mais par contre il y 

en a des qui sont toujours aussi bêtes (Entretien avec Alice, p. 34). 

Je retrouve l’élément de curiosité déclencheur de réactions d’enfants dans l’interview 

d’Amina. Après avoir relu son entretien, on se demande si cela n’est pas ″normal″ chez 

chaque enfant qui ne réalise et ne comprend pas réellement à son âge ce qu’est être métis. 

Amina souligne le caractère innocent de cette curiosité enfantine : […] Au primaire, c’était 



52 

 

plus : « Oh ! Tu as les cheveux crépus ! » Et tout le monde voulait les toucher. Mais c’était 

donc gentil ; ils étaient très intrigués. Mais pas de rejet ni rien ; au contraire, j’étais toujours 

bien intégrée comme les autres, mais, mine de rien, j’étais toujours un peu la curiosité 

(Entretien avec Amina, p. 26). Une fois passé le cap de la découverte, les enfants passent à 

autre chose et perçoivent la personne en tant que telle. Comme dit Linda, avec les curieux, on 

devient plus vite ami […] (Entretien avec Linda, p. 44). 

 

A savoir, ensuite, comment accepter cette curiosité et de quelle manière la gérer. Amina ne 

semble pas être ennuyée par ces élans et ces regards investigateurs contrairement à Angie à 

qui cela dérange encore aujourd’hui :  

[…] Quand j’étais petite c’est qu’on me touchait les cheveux et d’ailleurs 

jusqu’aujourd’hui, c’est quelque chose que je déteste. Quand on vient vers moi et qu’on 

me dit : « Ohh ! C’est tout doux, c’est joli !! » C’est oui… si on ne me demande pas… 

c’est quelque chose qui m’est restée jusqu’à maintenant. Donc, ma première réaction 

est de sursauter quand une main s’approche de mes cheveux. Oui, parce que je trouve 

que ça fait vraiment un peu l’attraction…. (Entretien avec Angie, p. 57) 

 

A travers les différents récits des jeunes filles et femmes métisses, ressort cet effet réducteur 

où l’individu peut être désigné comme représentant d’un groupe social ou ethnique par un 

attribut de ce même groupe, alors que l’identité d’une personne ne s’arrête pas là : « Par un 

processus soustractif, l’individu est réduit à n’être que le « représentant » de la 

« communauté » à laquelle il appartient, et l’identité peut alors disposer de plusieurs critères : 

la langue […], la religion […], l’ethnie […], l’âge […], le sexe […], la couleur (Blanc ou 

Noir pour l’éternité) » (Laplantine, 1999, p. 45). 

 

 

7.2  Se sentir appartenir à… 

 

Une autre caractéristique peut-être présente chez un grand nombre d’enfants métis, c’est 

ce désir que j’ai pu percevoir chez chacune des personnes interrogées d’être à un moment où 

un autre comme ses camarades blancs. La plupart évoque ces cheveux crépus qui attirent les 

gens à regarder de plus près ou qui dérange et l’envie alors d’avoir des cheveux lisses, des 

cheveux qui tombent et qui soient longs (Entretien avec Roxanne, p. 18) est très forte.  



53 

 

A un moment donné, l’objectif principal d’un individu métis au sein d’une population blanche 

est de se fondre dans la masse pour passer inaperçu ou comme un enfant du pays. S’ensuivent 

alors des imitations de l’autre sans forcément y parvenir. En effet, certaines caractéristiques 

de la personnalité sont toujours présentes car elles sont immuables ; c’est le cas pour la 

couleur de peau, les cheveux et le patronyme, par exemple. Heureusement peut-être, car au 

final, vouloir être comme les autres fonctionne-t-il toujours ? Il y a le risque que l’enfant se 

montre alors plus différent qu’il ne l’est déjà (Maalouf, 1998). Parfois, les enfants parviennent 

à dépasser ces traits caractéristiques d’enfants métis et les acceptent comme ils sont ; cela a 

été le cas pour la plupart des cas relatés par les jeunes filles et femmes métisses.  

Il y a aussi le processus inverse de l’imitation qui peut se produire où la personne métisse met 

en avant sa différence et se montre fière de ses origines. Ce positionnement correspond à 

l’attitude décrite par Angie lorsqu’elle raconte ses débuts à l’école primaire. En s’imposant 

telle qu’elle est, elle se situe clairement dans une position revendicatrice : […] Je me suis 

assez défendue en première enfantine… (Entretien avec Angie, p. 56). Elle répond alors du tac 

au tac, sans osciller et sans être ébranlée : On m’appelait chocolat et moi, je répondais 

fromage puant… des choses comme ça (p. 57). 

Cette mise en avant culturelle existe depuis longtemps, historiquement parlant, et s’inclut 

dans une revendication du droit à la différence ; l’aspect culturel y a été intégré, plus 

tardivement, par des groupes ethniques qui ont commencé à défendre leur identité, au nom de 

la tolérance. Il existe alors divers genres de revendications identitaires stimulées par 

différentes motivations. Abou en évoque quelques unes : il existe « le désir d’affirmer une 

identité incertaine, de défendre une identité menacée, de libérer une identité opprimée [ou] de 

retrouver une identité perdue » (Abou, 1992, cité par Ferréol & Jucquois, 2003, p. 92).  

Le cas d’Angie peut parfaitement rentrer dans la deuxième revendication identitaire décrite. 

Ferréol et Jucquois vont plus loin dans la réflexion et parlent d’un lien certain entre identité 

culturelle et besoin de reconnaissance aidant à la constitution de l’individu. Ainsi, Laplantine 

(1999) complète les propos des auteurs précédemment cités lorsqu’il évoque les différents 

éléments souvent recherchés et mis en avant lors de revendications identitaires ; il s’agit de 

« l’hérédité, la race, le sang, le sol, l’enracinement dans la nation, la famille, la naissance, le 

déterminisme de l’ascendance voire de la couleur de la peau » (p. 41). Cette « revendication 

identitaire, qui est une proclamation d’ « autochtonie » et d’ « authenticité », est revendication 

d’un reflux. […] L’identité réactualise toujours, en le ritualisant, un « fondement » 

incontestable. Elle est processus de réactivation de l’origine » (Laplantine, p. 41). 



54 

 

La notion de sentiment d’appartenance est importante et forte dès les premières années où les 

enfants commencent à être en contact avec des individus de leur âge. Ce sentiment rassurant, 

encore présent à l’âge adulte, qui permet de se sentir inclus dans un quelconque groupe. Je me 

rappelle les longs moments passés à faire du sport où je me sentais appartenir à mon groupe-

danse, par exemple. Un sentiment que j’avais de la peine à retrouver lorsque j’étais dans le 

contexte exclusivement scolaire :  

Je pratiquais beaucoup de sports, que ce soit la danse, l’athlétisme ou les agrès et je 

prenais un grand plaisir à jouer d’un instrument de musique, le piano. Dans tous ces 

contextes, je me sentais libre et totalement autre. J’oubliais qui j’étais, mes origines et 

ma couleur de peau. Je rêvais d’être la première athlète suisse et noire à fouler le sol 

international pour de grandes manifestations. (Autobiographie interculturelle, p. 10) 

 

Linda semble avoir vécu une situation où elle ne se sentait justement pas, au tout début de ses 

années primaires, appartenir à un groupe au sein de l’école. Elle l’évoque comme un 

événement particulièrement marquant ; bien plus marquant, d’ailleurs, que pour les autres 

filles – Alice ou Angie – qui ont dû parfois batailler pour s’imposer. Elle pense que sa couleur 

de peau était l’élément qui l’éloignait et l’excluait des autres enfants : J’étais tellement 

traumatisée, qu’il y a des jours où je n’avais même pas envie d’aller à l’école. Quand on me 

demandait d’où venait mon père, je disais qu’il était blanc. Pour finir, j’étais convaincue par 

ce que je disais, tellement j’étais traumatisée (Entretien avec Linda, p. 42).  

Linda tente une explication face à un tel rejet de ses camarades ; arriver dans un petit village 

du Jura et être la seule famille de couleur a pu avoir une influence sur l’intégration de toute sa 

famille. Elle appuie son propos en donnant l’exemple de son père et de sa mère qui, après 

s’être mariés en France, sont venus vivre en Suisse : […] Mon père, durant les premiers mois 

où il allait dans les petits commerces du coin au Jura, tout le monde le regardait et disait : 

« Ah, regarde, c’est lui ! » C’est lui le Noir ! (Entretien avec Linda, p. 43) Elle compare sa 

situation à celle de personnes portugaises ou espagnoles rencontrées et ayant grandi à 

Lausanne ou à Genève sans se retrouver confronté à des situations aussi traumatisantes. Dans 

ce sens-là, on peut comprendre que le contexte social joue un rôle sur l’intégration d’individus 

d’autres cultures arrivant dans une société, quasiment homogène du point de vue culturel où 

une culture prédomine essentiellement. Comment parvenir alors à trouver sa place et à se faire 

accepter par un groupe social ? Linda souligne que, petit à petit, les choses se sont réglées et 



55 

 

que l’arrivée d’autres familles métisses ou noires (Entretien avec Linda, p. 43) a certainement 

aidé sa famille à faire partie de la société où ils habitent, encore aujourd’hui. 

 

Pour terminer ce chapitre, je cite Maalouf énonçant  un propos significatif sur l’individu et ses 

multiples appartenances et qui concerne chaque histoire des personnes interviewées : 

On a souvent tendance à se reconnaître, d’ailleurs, dans son appartenance la plus 

attaquée ; parfois, quand on ne se sent pas la force de la défendre, on la dissimule, alors 

elle reste au fond de soi-même, tapie dans l’ombre, attendant sa revanche ; mais qu’on 

l’assume ou qu’on la cache, qu’on la proclame discrètement ou bien avec fracas, c’est à 

elle qu’on s’identifie. L’appartenance qui est en cause – la couleur […], la langue […] – 

envahit alors l’identité entière. Ceux qui la partagent se sentent solidaires, ils se 

rassemblent, se mobilisent, s’encouragent mutuellement, s’en prennent à « ceux d’en 

face ». Pour eux, « affirmer leur identité » devient forcément un acte de courage, un acte 

libérateur. (1998, p. 37) 

 

 

7.3  Attaches africaines 

 

En ayant une vision plus globale des entretiens, je réalise que toutes ont connu cette 

envie de voir et découvrir leur pays d’origine qu’est l’Afrique ; les démarches entreprises par 

Angie et Roxanne pour voyager dans leur pays africain respectif le prouvent. Alice montre 

également cette ouverture au pays de son père en décrivant des souvenirs de ces voyages et 

des projets qu’elle pourrait réaliser dans le futur. Linda, même en étant la seule des personnes 

interrogées qui ne soit pas partie en Afrique, souligne son envie d’y aller au moins une fois. 

Tandis qu’Amina, malgré son reniement actuel à la culture africaine, comme elle le dit lors de 

notre entretien, a tout de même entrepris deux voyages au Sénégal avec sa mère pour 

découvrir la région. 

 

Je remarque donc que certaines de ces jeunes filles ou femmes métisses sont proches ou non 

de leur culture africaine. Pour la plupart, elles se trouvent, actuellement dans une position 

stable – sachant qu’à tout moment cela peut changer car le concept de métissage ne tient 

aucune stabilité et est en constante mouvance – face à leurs deux cultures d’origine et sont 

plus au clair avec qui elles sont et d’où elles viennent. Mais qu’est-ce qui les a influencées à 



56 

 

un moment donné ou un autre ? Quel(s) élément(s) les rattache(nt) à cette culture africaine qui 

n’est pas la culture de leur terre de naissance ?  

 

J’aimerais maintenant m’attarder sur les liens que ces filles ont créés avec leur culture 

africaine et qui a permis de concevoir et construire, parfois, un sentiment d’appartenance à 

cette culture. Est-ce parti d’une initiative personnelle ? Une tierce personne, en l’occurrence le 

père africain, aurait-elle eu une influence sur une ouverture à la culture africaine ? Le parent 

africain joue-t-il alors un rôle important dans la transmission de cette culture africaine ? Peut-

on lier le fait qu’une personne métisse se sente appartenir plus à une culture qu’à une autre et 

la manière dont cette dernière a été transmise par le parent porteur de l’une ou l’autre des 

cultures ? Est-ce réellement la manière dont les parents ont tenté de transmettre et de faire 

passer les valeurs propres de leur pays et de leur(s) origine(s) qui influencent un attachement 

ou non à une des deux cultures ? 

Si je prends mon cas, je pense que mon père en évitant de me parler de sa culture africaine ne 

m’a pas aidé à m’y intéresser et à m’y attacher. Cependant, j’aurai pu réagir de manière 

inverse et ne pas refouler mon origine africaine ; malgré le fait que cette attitude ait mis du 

temps à émerger, depuis quelques années, je sens désormais l’envie de découvrir mon autre 

origine. 

 

Concernant les histoires de Linda ou Angie, quelques similitudes sont notables dans le sens où 

leur père leur a transmis dès leur plus jeune âge quelques spécificités de la culture africaine ce 

qui leur a permis de se sentir des personnes complètes avec une double origine ; suisse et 

africaine pour Angie et française et africaine pour Linda.  

Comme le dit Angie lors de son témoignage, cette question des origines n’a jamais été un 

tabou au sein de sa famille et c’était un sujet de discussion parfaitement développé par son 

père : C’était pas chez moi des époques où je faisais des découvertes parce qu’heureusement, 

mon père, il a toujours répondu à ces questions sans nous faire des leçons. C’était naturel et 

on a grandi avec (Entretien avec Angie, p. 63).  

Pour Linda, son attachement à la culture africaine semble présent depuis qu’elle est enfant. 

Elle précise le fait suivant : Alors déjà nous, on est très famille (Entretien avec Linda, p. 46). 

Son père, issu d’une grande famille, a gardé des contacts avec ses frères et sœurs vivant au 

Canada : Ils viennent, on y va. Mais on ne se voit pas chaque année mais je dirais maximum 

tous les deux ans (p. 47). Linda a pu créer des liens avec ses oncles et tantes et également avec 



57 

 

sa grand-mère qui vit dans le Jura et qui gardait [Linda et son frère] quand [ils étaient] 

petits (p. 46). Ainsi, elle a pu créer un lien avec quelques spécificités de la culture congolaise. 

De ce fait, ces deux personnes métisses ont pu intégrer quelques caractéristiques de leur 

culture africaine, comme la langue, la musique, la cuisine ou encore les coutumes. Elles 

s’attardent plus longuement sur les coutumes découvertes et apprises au sein de leur famille et 

une volonté, parfois, de les respecter. Linda évoque ainsi qu’il y a certaines coutumes qu’ 

[elle] aimerait respecter et d’autres pas… mais certaines oui, par respect pour [son] père 

(Entretien avec Linda, p. 48). Elle donne alors l’exemple significatif de la dot et explique une 

autre tradition congolaise : […] Ma grand-mère, pour elle, on dit que mon petit frère c’est son 

mari, tu vois. Et mes neveux, c’est les maris de ma mère. S’il arrive quelque chose à mon 

père, ce sera à mes frères d’entretenir ma grand-mère, tu vois. Et toute cette hiérarchisation 

de la famille, je trouve ça cool. Ça fait qu’on reste toujours soudé, finalement (Entretien avec 

Linda, p. 128). 

Angie, dans son récit, évoque une valeur angolaise mise en avant par son père et à laquelle 

elle semble accorder une importance : […] On a toujours eu beaucoup de monde à la maison, 

par exemple ; ça a toujours été un lieu ouvert que ce soit des amis mais aussi de toutes 

cultures, en fait. Mais je pense que c’est quand même un côté très angolais que d’accueillir 

du monde, voilà. Ces valeurs-là, elles m’ont été transmises (Entretien avec Angie, pp. 59 et 

60). L’esprit de communauté est alors bien présent au sein de la famille d’Angie, une 

conception qui donne l’impression de lui plaire. 

 

Roxanne, sans donner d’exemples précis, s’exprime également sur quelques aspects kenyans 

transmis par son père : J’allais voir mon père fréquemment et il m’a transmis un peu des 

brides de cultures. Il m’a appris plein de petits trucs sur la culture kenyane mais depuis ici 

[La Suisse] (Entretien avec Roxanne, p. 20).  

Alice rejoint également Angie et Linda dans le sens où elle évoque le passé de chanteur de 

son père et la découverte, ainsi, de la musique africaine. Elle semble apprécier ce genre de 

musique qui lui donne l’envie de danser un peu… un peu folle. […] Juste pour rigoler et 

[s]’amuser (Entretien avec Alice, p. 35).  

 

Comme on peut l’observer en lisant les différents récits, certains traits provenant de la culture 

africaine ont été transmises et intégrées par Angie, Linda, Alice ou Roxanne. La phase de 

transmission de la culture demande alors à la personne concernée de mettre en fonction un 



58 

 

autre processus, celui de l’intériorisation, comme l’explique Laplantine (2007) : « Les 

processus de transmission de la culture ne consistent pas seulement dans l’acquisition 

pédagogique de contenus matériels, mais aussi dans l’intériorisation de modèles de conduite 

nous indiquant dès notre plus petite enfance ce qu’il convient d’exprimer et ce qu’il convient 

de refouler » (p. 72). La phase de transmission culturelle n’est alors pas nécessairement suivie 

par une intériorisation des attributs culturels ; il arrive aussi qu’un individu les rejette, comme 

c’est le cas pour Amina.  

Ces différentes particularités africaines auxquelles ces quelques jeunes femmes métisses 

adhérent apparaissent comme des éléments pouvant faire tampon face à une culture peut-être 

bien plus présente, celle de la terre de naissance et d’habitation. Ces spécificités, qu’elles 

soient congolaise, angolaise ou kenyane permettent finalement de créer et de maintenir un lien 

avec la culture africaine. Elles servent d’accroches lors de va-et-vient et de doutes avec les 

deux cultures d’origine. Linda le souligne à travers son témoignage : […] Même si tu ne le 

veux pas forcément, tu essayes de tout faire comme une Blanche. Tu essayes de paraître 

comme eux et tu te fermes peut-être à ta culture, mais d’un autre côté, je ne me fermais pas 

totalement parce qu’on avait toujours des fêtes, on était toujours en famille […] (Entretien 

avec Linda, p. 51).  

Cette conception semble s’éloigner de celle développée par Amina. Angie évoque comme 

tradition culturelle africaine, le fait d’accueillir et d’être entouré par des personnes proches ou 

de sa famille ; cette idée va également à l’encontre de la manière dont Amina se décrit et vers 

quoi elle aspire. Cette dernière se définit, en effet, comme une personne solitaire et développe 

son propos de la manière suivante : C’est peut-être aussi pour ça que je n’ai pas cet esprit 

communauté africaine. Ça aurait été peut-être différent si j’avais plusieurs frères et sœurs. 

Mais je n’ai pas du tout ce côté-là qui est très présent dans les pays africains. Quand je pense 

à leur mode de vie, parfois, je me dis que je ne pourrais vraiment pas…ce n’est pas 

réellement pour moi tout ça…être entouré tout le temps de gens…non, je suis vraiment 

quelqu’un de solitaire (Entretien avec Amina, p. 30). Ces deux conceptions sociales mises en 

avant par Angie et Amina divergent par la manière de concevoir l’individu en tant que 

personne. Les sentiments d’Amina semblent davantage se rapprocher des cultures 

occidentales où l’individu se construit en apprenant à être autonome et indépendant. Tandis 

qu’Angie semble tendre principalement vers la culture africaine où il se passe toute autre 

chose : « […] La notion même d’autonomie individuelle, loin d’être un modèle culturel 



59 

 

d’identification, est résolument pénalisée et rejetée à la périphérie du système social et 

attribuée à ce personnage réputé antisocial qu’est le sorcier » (Laplantine, 2007, p. 88).  

L’évocation d’un esprit communautaire est également visible à travers le récit de Linda : Tu 

grandis alors tu côtoies le milieu [africain] (Entretien avec Linda, p. 42). Elle parle de la 

communauté zaïroise de Genève (p. 48) de laquelle font partie ses frères : Il [le grand frère] 

connaît tout le monde, il va qu’en discothèque africaine ; tu vois, il est vraiment dans le 

milieu. Mon petit frère, il a aussi cette tendance ; ma sœur et moi, peut-être un peu moins. 

Mais ça n’empêche pas que j’écoute de la musique africaine, on fait des fêtes entre nous… (p. 

48). C’est donc cette manière trouvée par les communautés culturelles de pouvoir se retrouver 

entre eux, entre personnes de mêmes codes culturels qui perdent parfois leurs repères loin de 

chez eux, loin de leur milieu africain. Laplantine et Nouss abordent cette thématique en 

spécifiant que « le métissage est principalement urbain » (Laplantine et Nouss, 1999, cité par 

De Villanova et Vermès, p. 223). C’est donc dans des grandes villes ou des vastes villages 

que ces regroupements par communautés culturels sont visibles. Raulin parle alors d’exotisme 

présent « aujourd’hui [au] quotidien pour l’habitant des métropoles, il est entré dans ses 

habitudes, dans ses représentations ; il est d’une certaine façon devenu populaire » (Raulin, 

2000, cité par De Villanova et Vermès, p. 232).  

 

Amina semble alors s’éloigner des sentiments exprimés par les autres jeunes femmes 

métisses ; elle souligne tout au long de son récit ses sentiments de non-appartenance à la 

culture sénégalaise. Elle justifie ce propos en précisant qu’elle n’est pas réellement intéressée 

à en connaître davantage sur ses racines africaines : Je ne recherche pas vraiment à avoir des 

contacts avec la culture sénégalaise, en fait. Je ne suis pas contre mais…En fait, je vais 

jamais dans les communautés africaines, ni même en soirée, ni rien. J’y vais jamais, mais si 

une copine me demandait d’y aller, j’irais, je pense. Mais je n’y pense pas spécialement 

autrement (Entretien avec Amina, p. 30). Elle ne s’est pas attachée aux traits spécifiques de sa 

culture africaine. Elle souligne, d’ailleurs, sa non-connaissance des dialectes ou langues de 

son pays d’origine: Alors je ne parle absolument pas un des dialectes ou une des langues du 

Sénégal, ou peut-être que deux ou trois mots (p. 30). 

 

 

 



60 

 

7.4  La langue 

 

Parlons de la langue maintenant, car elle est une spécificité culturelle qui revient 

souvent à travers les récits et prend alors toute son importance dans les processus 

d’attachement à la culture. Elle est alors perçue comme un pont permettant d’accéder et de se 

rapprocher de sa culture. La langue représente souvent, pour les gouvernements, une 

appartenance à une minorité déterminée. Dans ce cadre-là, son statut social, bien qu’alors 

subjectif, est le suivant : elle est une représentation ethnique. (Abou, 1992). 

 

Linda spécifie qu’elle parle la langue depuis qu’ [elle est] toute petite : le lingala (Entretien 

avec Linda, p. 46).  

Angie a également pu établir une relation forte avec la langue de son père ; elle évoque ainsi 

ses deux années où [elle] était en Angola [qui l’ont] aidé à apprendre cette langue. Du coup, 

[elle] communique tout à fait en portugais aussi (Entretien avec Angie, p. 58).  

Roxanne n’a pour l’instant pas de réelles connaissances du swahili mais, à travers son récit, 

on sent un intérêt pour cette langue. Elle évoque, à ce propos, son futur voyage de plusieurs 

mois au Kenya pour s’imprégner de la culture et donc apprendre la langue de son père : […] 

J’ai besoin de rester un moment là-bas, pour apprendre le swahili, et puis même après, si je 

l’utilise pas, rien que le fait de savoir que je suis allée quelques mois là-bas, pour voir, pour 

m’imprégner de la culture, un peu plus que pendant les vacances. Ce ne sera pas forcément 

ce que mon père m’aura transmis (Entretien avec Roxanne, p. 20). 

Quant à Alice, elle dit savoir quand même un peu parler et ainsi dire deux ou trois mots […] 

en sénégalais ou en congolais (Entretien avec Alice, p. 38).  

 

A travers les témoignages de Linda et d’Alice, la langue prend également la fonction 

suivante : elle donne l’occasion de créer un lien avec le père et de pouvoir entretenir une 

attache particulière. Ainsi se créent des moments qui n’appartiennent qu’au père africain et à 

sa fille. Alice le souligne à travers son récit de la manière suivante : Mais des fois quand je 

parle avec mon père et qu’il y a du monde autour pour pas qu’ils comprennent eh ben je dis 

des mots en sénégalais ou en congolais et puis, je fais des phrases un peu en français, 

congolais, sénégalais (Entretien avec Alice, p. 38). Linda, elle aussi, le précise lors de notre 

rencontre : Mais des fois, avec mon père, ça arrive qu’on parle le lingala. Par exemple si t’es 



61 

 

au restaurant et qu’il y a beaucoup de gens et qu’il veut nous dire un truc secret ou des 

choses comme ça…alors là, il nous parle en lingala (Entretien avec Linda, p. 46). 

 

La langue joue ainsi un double rôle comme l’explique Maalouf dans l’un de ses ouvrages : 

« La langue a cette merveilleuse particularité d’être à la fois facteur d’identité et instrument de 

communication. […] La langue a vocation à demeurer le pivot de l’identité culturelle, et la 

diversité linguistique le pivot de toute diversité » (1998, p. 172).  

Comme il est observable à travers les différents récits, la langue est un élément pouvant aider 

l’intégration d’un individu à l’intérieur d’une population ou d’une culture. Angie s’est rendu 

compte, lors de son voyage de plusieurs mois en Angola, de l’avantage de parler le portugais 

qui lui a permis non seulement de communiquer mais également d’être considérée par la 

population comme une angolaise.  

Quant à Roxanne, elle compare ses deux pays d’origine en soulignant qu’en sachant parler le 

suisse allemand, elle a une facilité à s’intégrer à la population et qu’elle se sent à l’aise d’y 

retourner lorsqu’elle en a envie. Tandis que pour le Kenya, comme elle ne sait pas parler la 

langue, c’est plus compliqué (Entretien avec Roxanne, p. 20).  

 

 

7.5  Transhumer entre ses deux cultures 

 

Précédemment dans l’analyse, je précisais que le passage à l’école primaire a été ou est 

– pour Alice – passablement difficile ; que ces jeunes filles ou femmes se soient intégrées ou 

non dans un groupe, il y a eu pour chacune d’elles soit des moments de confrontation avec les 

autres enfants soit, à un niveau moins fort, des discussions et des questionnements sur leur 

culture et principalement sur leur couleur de peau.  

En passant d’une école à une autre, du cycle au collège et ce jusqu’à l’université, la personne 

métisse s’interroge sur sa propre identité et cherche à se trouver et à se construire avec ses 

deux cultures, européenne et africaine. Le parcours est semé d’embûches et pas toujours, 

voire jamais, linéaire et stable (Laplantine & Nouss, 2001). Elle se cherche et tente de trouver 

sa place au sein d’une société, dans notre cas une société suisse, tout en étant consciente 

d’être différente culturellement parlant car composée d’une autre origine. La trajectoire 

métisse peut ressembler à celle d’un nomade mais l’origine ou les origines de chaque 

personne, quant à elle(s), représente une identité stable ; elles peuvent être multiples et 



62 

 

l’individu peut exercer des mouvements de recul et d’approche envers chacune d’elles : « En 

renvoyant chaque individu ou chaque culture à une appartenance, l’identité leur désigne leur 

origine. Elle attire l’attention sur ce qu’il y a de plus stable et de plus permanent dans un être 

humain ou dans un groupe social […] » (Laplantine, 1999, p. 41).  

 

L’individu métis se retrouve parfois dans un débat, dans une ″bataille″ entre deux cultures. On 

observe des mouvements irréguliers et incessants, des alternances entre l’une ou l’autre des 

cultures où parfois l’une prend le dessus sur l’autre et vice-versa ce qui a des conséquences 

sur sa construction identitaire culturelle ; on comprend alors que rien n’est jamais fixe et 

continu. Une métaphore de Lemdani représente bien ce va-et-vient : 

Métaphoriquement, la culture en construction peut se concevoir comme un mouvement, 

une marche : si deux jambes lui sont requises pour se déplacer, les avoir n’empêche pas 

toujours d’être rivé au sol pour maintes raisons […], il demeure alors immobile, planté 

et, sans défaut de constitution physique, anatomique, le mouvement est pourtant 

entravé […]. Par analogie, si l’être de cultures bouge avec frénésie entre ses diverses 

appartenances, l’agitation peut lui être handicap, le faire souffrir sans qu’il soit 

conscient des causes de son mal-être. En revanche, s’il fait mouvoir chaque jambe 

culturelle à son tour, en alternance, dans un mouvement coordonnée et harmonieux, il y 

a mobilité, ressourcement et vie. (Lemdani, 2004, pp. 162 et 163) 

Ces va-et-vient culturels peuvent représenter « une expérience vécue physiquement […] et 

rendue de manière sensible et réfléchie » (Lemdani, p. 163). 

En allant à la rencontre des personnes métisses, un de mes objectifs était d’aborder cette 

transhumance culturelle : notent-elles également des va-et-vient entre acceptation et rejet de la 

culture africaine ou des mouvements d’alternance entre culture suisse et culture africaine que 

ce soit maintenant ou dans leur passé ? Précédemment, je montrais leur grande ou petite 

bataille livrée pour s’imposer en tant qu’être métis au sein du contexte scolaire suisse ; le 

contact avec autrui et les réactions parfois inattendues des personnes rencontrées ont-ils eu 

une influence sur les liens qu’elles ont construits avec leur culture africaine ? 

 

Personnellement, j’ai souvent vécu ces va-et-vient entre ma culture africaine et ma culture 

suisse. Suivant les personnes que je côtoyais, j’osais laisser exprimer mon côté africain alors 

qu’à d’autres moments, comme à l’école, je le reniais complètement. Je ne savais pas 

réellement qui j’étais et si je pouvais m’affirmer en tant que personne "biculturelle" au sein 



63 

 

d’un groupe d’amis "monoculturel″ : J’ai toujours senti en moi une différence. Différence par 

rapport aux autres car lorsqu’on a 8 ans, on pense souvent à être comme ses camardes de 

classe pour être inclus dans un groupe (Autobiographie interculturelle, p. 9). Aujourd’hui, 

j’ai le sentiment d’appartenir à deux mondes sensiblement différents, à deux sociétés qui 

s’opposent mais où la culture de la terre de naissance est bien plus présente. Même si à 

certains instants, une de mes appartenances est plus visible, à aucun moment, il y a chaos 

culturel et heureusement. En effet, « si l’opération de rencontre des deux cultures provoque 

des dégâts, l’une étant vue comme un projectile visant l’anéantissement de l’autre, il y a péril 

en la demeure » (Lemdani, 2004, p. 163).  

 

Les témoignages délivrés montrent les mouvements continus qui se créent à partir de son 

appartenance à la culture africaine. Certaines ont eu de la peine à l’accepter ou à la faire 

partager avec son entourage et cela dure encore aujourd’hui. On dépasse cette fois-ci les 

simples traits caractéristiques ; il n’est plus question essentiellement des autres et le regard 

qu’ils posent sur nous. Plus on grandit, plus on se demande de quelle manière gérer nos deux 

origines. Roxanne souligne le fait que lorsqu’elle était petite [elle n’a] pas non plus 

vachement affirmé… [elle n’a] pas revendiqué [son] appartenance à la communauté noire. 

Mais [que] c’est venu plus tard […] (Entretien avec Roxanne, p. 18). Roxanne, sans 

forcément passer par une phase de rejet envers sa culture africaine, a vécu des moments 

d’oscillations entre ses deux cultures. Pour elle, l’ouverture à son côté africain s’est fait petit à 

petit, s’est construit avec le temps : […] Je pense qu’en grandissant on réalise qui on est et on 

a envie de s’affirmer et puis de savoir d’où l’on vient (p. 19). Roxanne tente une autre 

explication possible quant au rapprochement qu’elle a eu avec sa culture africaine, en liant le 

contexte familial :  

Je ne sais pas…mais je me suis jamais dit : « Maintenant, je dois m’intéresser à ma 

culture ! » Mais je pense que ça vient aussi du fait que tu sois proche ou pas avec tes 

parents. Et après vers l’époque du collège, mes parents sont devenus plus proches, et ça 

s’est apaisé, on fêtait les Noël ensemble, on se voyait, etc. […] Au cycle, j’étais déjà 

partie au Kenya avec mon père. Donc, j’ai vachement adoré, je voulais retourner là-

bas, mais je me disais pas : « Faut que j’aie un rapprochement avec ma culture. » Je ne 

sais pas mais c’est vrai que quand t’es à l’école primaire, les enfants, ils s’en fichent, 

non ?! Les petits enfants, je veux dire. J’aurais plutôt eu envie d’être comme tout le 

monde, plutôt que d’être un peu différente et tout. Et puis après, ça a changé. Au 



64 

 

collège, en tout cas, je me rappelle que j’étais vachement contente d’être métisse, 

d’avoir un papa qui vient du Kenya et ma mère est suisse allemande […]. (p. 19)  

La trajectoire de Roxanne est clairement marquée par ces mouvements d’oscillations envers 

ses deux cultures d’origine ; en retraçant son parcours scolaire, on note qu’elle se souvient 

parfaitement des moments où elle était plus proche de sa culture suisse et qu’en grandissant, 

sa situation a évolué d’une autre manière. Avec les propos de Roxanne et ceux de Linda, qui 

vont suivre, on se rend compte que « les routes de la transhumance sont toujours marquées par 

les paysages comme des lignes à vrai dire indélébiles, pour les moins difficiles à effacer, 

comme des cicatrices qui, une vie durant, marquent la peau des hommes » (Braudel, 1985, 

cité par Lemdani, 2004, p. 173). 

 

Le récit de Linda se rapproche, dans ce contexte-là, de celui de Roxanne. Ayant eu de grandes 

difficultés d’intégration lorsqu’elle a commencé l’école, il est compréhensible qu’elle ne se 

soit pas sentie tout de suite à l’aise avec sa culture africaine. Elle souligne justement à ce 

sujet, le propos suivant : […] Je me suis sentie à l’aise vraiment en cinq et sixième année, 

seulement. Avant j’étais à l’aise, je veux dire, mais je me sentais bien plus frustrée… mais au 

final, tu te sens toujours différent des autres. Alors que maintenant pas du tout. J’ai 

totalement changé, je suis fière de mes origines (Entretien avec Linda, p. 42). Un sentiment de 

frustration né d’une envie de faire partager et de s’exprimer sur sa culture africaine mais ne 

pouvant être développé dans l’environnement scolaire dans lequel elle était.  

D’où le rôle important de l’école avec les enfants d’origines multiculturelles et le travail à 

faire pour qu’ils soient le mieux intégrer possible et que leurs appartenances ne se marquent 

par comme une différence, dans le sens négatif du terme. Une ouverture aux cultures 

présentes dans la classe peut aider l’enfant d‘origine culturelle dite minoritaire à être 

considéré comme un élément faisant partie intégrante de la ″machine scolaire″. Dans ce cas, 

l’élève pourrait s’exprimer librement sur sa culture et se montrer fier d’apporter de nouveaux 

modes de penser et de faire dans un contexte autre que celui de la famille.  

Cela n’a justement pas été le cas de Linda qui ne parlait jamais de sa culture africaine à 

l’école et pensait plus à la dissimuler. De ne pas pouvoir être telle qu’elle est, suisse et 

africaine, Linda s’est sentie frustrée ce qui l’a empêché de s’ouvrir à sa culture africaine. 

Cette dernière avait alors sa place uniquement dans le contexte familial : […] Avant je ne 

parlais jamais de ce qu’il se passait à la maison et de tout ce qu’on faisait avec la famille. Je 

ne racontais jamais rien à personne. Tandis que maintenant, oui, j’ose en parler. Mais je ne 



65 

 

pense pas que j’essayais de me changer quand j’étais à l’école ; je racontais tout simplement 

moins que maintenant et j’étais moins comme maintenant (Entretien avec Linda, p. 52). La 

situation de Linda a donc évolué au fil du temps. Elle a été tiraillée entre famille et école, 

entre deux contextes distincts où s’exprimaient des sentiments différents. Ces proches ont pu 

la diriger vers des appartenances et l’initier dans des rites, des coutumes et des pensées 

familiales dissemblables de celles du milieu scolaire. Son histoire montre que chaque individu 

suit sa propre route en faisant attention et en évaluant là où les autres le poussent, lui mettent 

des embûches et des interdits : « [L’individu] n’est pas d’emblée lui-même, il ne se contente 

pas de « prendre conscience » de ce qu’il est, il devient ce qu’il est ; il ne se contente pas de 

« prendre conscience » de son identité, il l’acquiert pas à pas » (Maalouf, 1998, p. 35). C’est 

en sortant de chez lui, en rencontrant les autres que l’individu se frotte à la réalité et aux 

regards et pensées des autres qui peuvent être très différents de ce qu’il avait l’habitude 

d’entendre et qui peuvent être aussi blessants. Ce sont « ces innombrables différences, 

minimes ou majeures, qui tracent les contours de chaque personnalité, forgent les 

comportements, les opinions, les craintes, les ambitions, qui souvent s’avèrent éminemment 

formatrices mais qui parfois blessent pour toujours » (Maalouf, 1998, p. 36). Ces humiliations 

sur sa couleur de peau ou ses appartenances culturelles ne s’oublient finalement jamais.  

 

L’histoire d’Angie rejoint celle des deux autres jeunes femmes précédemment citées (Linda et 

Roxanne) dans le sens où, au jour d’aujourd’hui, elles se sentent en phase avec leurs cultures 

européennes et africaines ; elles semblent accepter leur double origine. Elles sont parvenues à 

transhumer entre leurs cultures afin de se construire harmonieusement. Le schéma de 

l’alternance culturelle est alors visible où ces jeunes femmes vont à un endroit et à un autre, 

sachant qu’elles y sont autorisées. 

Cette affirmation de soi en tant qu’être métis s’est faite de manière assez rapide, dès l’école 

enfantine, pour Angie. Comme je l’ai déjà souligné avant dans l’analyse, elle a su s’imposer 

avec son métissage culturel. De ce fait, même si ça surprenait parce qu’ [elle] avait une 

couleur de peau différente que les autres (Entretien avec Angie, p. 56), elle a su faire sa place 

au sein du contexte scolaire et n’a pas réellement connu ces moments d’oscillations, entre 

rapprochement et éloignement de la culture africaine. Elle rajoute, cependant, que le fait 

d’avoir le même groupe pendant en tout cas tout l’école primaire où [elle a] pratiquement eu 

la même classe [et où ils étaient] un bon noyau (p. 57), l’a passablement aidée. Elle a dû 



66 

 

batailler pour s’imposer au début, lorsqu’elle est rentrée en contact avec de nouvelles 

personnes, et n’a plus eu à le faire par la suite, au sein du contexte scolaire, donc. 

 

Dans ces trois récits, le sentiment d’affirmation de soi est fort ; est-ce un besoin, finalement, 

de parvenir à faire sa place en tant que personne multiculturelle dans la société suisse ? Est-ce 

un besoin de reconnaissance de sa culture africaine afin de légitimer sa place sociale ?  

 

Le cas d’Alice rejoint ceux précédemment décrits dans le sens où elle est dans la situation 

dans laquelle étaient Angie et Linda lorsqu’elles étaient à l’école primaire ; elle est victime 

parfois de moqueries de ses camarades sur sa couleur de peau et doit s’en défendre. C’est pour 

cette raison principalement qu’elle dit ne pas apprécier d’être métisse. Mais elle semble tout à 

fait consciente que les choses sont ainsi et qu’elle ne peut rien y faire. Elle doit les accepter 

telles qu’elles sont. Elle ne semble donc pas renier sa culture africaine mais la met peut-être 

moins en valeur lorsqu’elle est à l’école.   

 

Amina  a également vécu ses oscillations, spécifiquement avec la culture africaine, mais en 

grandissant, elle décrit un phénomène opposé à celui décrit par Roxanne et Linda :  

Alors en primaire, je me souviens que j’en jouais beaucoup, c’était un peu ma marque 

de fabrique ; j’aimais bien être différente des autres. Après au cycle, c’était déjà plus 

mitigé et je m’affirmais moins en tant que métis. A un moment donné, je reniais mes 

origines et d’autres moments, je voulais me faire des tresses et tous les accessoires qui 

faisaient penser que j’étais africaine. Mais maintenant, c’est plutôt reniement 

qu’affirmation dans ce sens. (Entretien avec Amina, p. 27) 

En la lisant, je perçois clairement ce va-et-vient, cette vague incessante entre ouverture et 

repli, entre acceptation et refus. Elle se cherche jusqu’à trouver une situation qui lui 

convienne sur le moment ; mais jusqu’à quand cette situation va-t-elle lui correspondre ? 

Cette position de reniement va-t-elle durer ? Un être métis peut-il réellement faire abstraction 

d’une de ses cultures et privilégier la culture de la terre de naissance et d’habitation ?  

 

Le lien avec la culture européenne – suisse ou française – est peu cité dans les récits entendus. 

Seules quelques-unes en parlent ; Amina, par exemple, se rend bien plus souvent en Suisse 

romande ou Suisse alémanique qu’au Sénégal. Lorsqu’elle explique qu’elle a une grande 

famille recomposée et qu’elle aime y aller régulièrement, on sent qu’ [elle y est] attachée 



67 

 

[…] (Entretien avec Amina, p. 28). Roxanne fait également allusion à sa famille suisse 

allemande et l’on sent que c’est un endroit où elle se sent à l’aise : Je connais bien et je sais 

que quand je veux, je peux y retourner ; je saurais parler, je saurais m’adapter, 

etc. (Entretien avec Roxanne, p. 20). Elle précise également qu’elle n’a […] jamais renié le 

fait d’être suisse allemande […] (p. 19).  

 

Les questionnements des jeunes filles et femmes métisses partent alors de la culture africaine. 

On peut émettre l’hypothèse que le cas inverse se serait présenté si les personnes interviewées 

vivraient en Afrique avec la culture européenne comme autre culture d’origine ; dans ce sens-

là, la culture de la terre de naissance a-t-elle une influence plus forte sur la personnalité de la 

personne que l’autre culture d’origine avec laquelle les contacts sont peut-être présents mais 

moins fréquents ? Abou (1992) rejoint cette idée lorsqu’il évoque le contexte étatique hérité 

de la colonialisation. Transposée dans le cadre de mon étude, sur des plans plus personnel et 

individuel, cela concernerait la lutte entre deux cultures : « […] Ce qui se joue le plus 

souvent, ce sont des luttes de prestige dans lesquelles la nationalité ou l’ethnie la plus forte 

tente de s’imposer aux autres et de s’identifier à la nation » (p. 17). 

 

 

7.6  Etre de deux cultures – Etre entre deux cultures 

 

Etant de deux origines différentes, on m’a souvent demandé si je me sentais plus suisse 

ou sénégalaise. Mais est-ce réellement possible en tant que métis de se situer soit vers l’une 

ou l’autre de nos deux cultures ? Quelle place donner alors à ses deux origines ? S’agit-il d’un 

choix entre l’une ou l’autre ? Ces cultures ne sont-elles pas des composantes inhérentes à 

notre Moi pluriel ? Pour se faire accepter au sein de la société, l’individu métis doit-il mettre 

de côté sa culture africaine ou au contraire s’imposer avec sa diversité culturelle ? L’un des 

processus est-il plus facile que l’autre à entreprendre ?      

 

Maalouf (1998) qualifie de dangereuse cette question récurrente à propos de la culture à 

laquelle un être métis se sent le plus appartenir. Il avance quelques interrogations 

constructives : cela signifie-t-il que chaque individu a une seule, unique et vraie identité au 

fond de lui et que lorsqu’on proclame d’affirmer notre identité, c’est celle-là seulement, 

cachée au fond de chacun, qu’il faut dévoiler ? Aurait-on une identité immuable depuis la 



68 

 

naissance où aucun changement ou évolution ne serait possible ? Et que fait-on du reste 

alors ? Lorsque je parle du reste, je veux dire la « trajectoire [de chaque] homme libre, ses 

convictions acquises, ses préférences, sa sensibilité propre, ses affinités, sa vie […] » Cela ne 

compterait-il pas ? (p. 11) 

Cependant, lorsqu’elles sont posées, ces questions bousculent car elles sont représentatives de 

la complexité dans laquelle peut se retrouver un être métis. La métaphore du entre est alors 

souvent utilisée, comme je l’ai souligné dans le cadre théorique. La personne métisse se 

retrouve véritablement le "cul entre deux chaises" ; c’est une expression qui a d’ailleurs 

souvent été utilisée lors de mes rencontres aves ces filles et jeunes femmes métisses se sentant 

tiraillées, sur leur chemin de vie, entre culture de la terre de naissance et culture du père, 

représentant alors une terre lointaine et bien différente de celle où elles grandissent. 

 

Jusqu’à l’âge de 19 ans, je me sentais appartenir essentiellement à une seule de mes deux 

cultures me composant ; la culture africaine vivait de manière latente au sein de mon Moi. 

Mais le temps passe et les choses changent, influant sur le développement personnel de 

chacun ; je peux dire à l’heure actuelle que je ne me sens appartenir ni plus à la culture suisse 

ni plus à la culture sénégalaise. Je suis les deux, je suis l’une et l’autre. Je suis « à la lisière de 

deux pays, de deux traditions culturelles, de deux langues [; c’est] ce qui fait que je suis moi-

même et pas un autre » (Maalouf, 1998, p. 9), c’est ce qui constitue et définit mon identité. 

En rencontrant et discutant avec les cinq personnes interviewées, j’ai voulu connaître leur 

position par rapport à cette situation. Lorsque je l’interroge, Roxanne souligne d’entrée 

qu’ [elle] déteste cette question (Entretien avec Roxanne, p. 23) ne sachant que répondre. 

Plusieurs éléments de sa réponse interpellent. Tout d’abord, elle sépare ses deux composantes 

culturelles et attribue à chacune quelques qualificatifs : Je pourrais dire que pour certaines 

choses, j’ai un état d’esprit qui appartient plutôt à une culture africaine. De l’autre côté, je 

me qualifierais plus de suisse dans ma manière de penser (p. 23). Dans sa réflexion, elle se 

rend compte que cette division ne lui correspond pas complètement et propose de nouveaux 

éléments :  

[…] On entend toujours les gens dire que quand on est métisse, on a "le cul entre deux 

chaises" […] enfin, moi, je ne dis jamais que j’ai "le cul entre deux chaises" parce que 

je sais qui je suis et je n’ai pas besoin que quelqu’un me dise que je suis noire ou que je 

suis blanche ; je m’en fiche, en réalité. Et moi, je me sens…je sais que je suis née, ici, à 



69 

 

Genève et je sais que Genève, ce n’est pas mes origines. Mes origines, elles sont suisse 

alémanique et kenyane. (p. 23)  

Elle souligne finalement ce que Maalouf (1998) met en avant lorsqu’il dit qu’une personne 

métisse n’est pas l’une ou l’autre de ses cultures mais qu’elle est les deux en même temps. 

Dans le cas de Roxanne, elle est kenyane et suisse alémanique. Deux appartenances 

composantes de son identité :  

Il y a certains points qui font que c’est dommage que je ne connaisse pas chaque culture 

aussi bien que l’autre mais si je devais dire que je suis plus suisse qu’africaine, je 

dirais…je ne sais pas…je dirais simplement que je suis moi, que je suis les deux en 

même temps et le fait d’être les deux en même temps, ça me constitue moi. Mais je ne 

pourrais pas dissocier car j’ai l’impression que ça se mélange et que c’est comme ça. 

(Entretien avec Roxanne, pp. 23 et 24) 

 

En discutant avec Angie sur cette question de position par rapport à deux origines, le 

questionnement se situe tout d’abord à un autre niveau. Elle évoque, en effet, que le terme 

métis ne lui plaît pas pour se décrire ; elle fait le rapprochement avec les premières définitions 

– et qui sont toujours présentes dans les dictionnaires – où « l’expression de métissage est 

réservée seulement pour les croisements pratiqués dans l’espèce ovine » (De Villanova & 

Vermès, 2005, p. 28). Dans ce contexte-là, il est compréhensible que cette définition, restée 

pour les êtres humains (Entretien avec Angie, p. 66) – parmi d’autres, maintenant – ne lui 

convienne pas particulièrement. Angie refuse cette notion de moitié-moitié qui formerait un 

tout ; elle a une autre vision et une autre interprétation de ses appartenances culturelles : […] 

Je préfère dire que je suis 100% angolaise et 100% suisse, ça fait 200%, que de dire moitié-

moitié parce que… parce que pour moi, ça veut rien dire d’être une moitié… et une moitié de 

quoi ?! T’es pas une moitié, t’es une personne à part entière, quoi. Donc, voilà, ça a toujours 

été un tout […] pour moi, les deux sont ma culture […] (p. 63). Dans la réalité, la position que 

propose Angie n’est pas possible. Mais, c’est sa manière de se représenter en tant que 

personne entière avec deux origines différentes. Elle précise à ce propos qu’elle ne se situe 

pas entre deux appartenances culturelles ; elle les intègre parfaitement et de manière si 

complète que lorsque je lui demande si elle n’a pas parfois le sentiment d’avoir ″le cul en tre 

deux chaises″, elle me répond : Non, non, pas du tout (p. 63). Les propos d’Angie rejoignent 

ceux de Maalouf (1998) qui énonce que l’identité ne peut se diviser et être 2 moitiés ou 3 

tiers : « Je n’ai pas plusieurs identités, j’en ai une seule, faite de tous les éléments qui l’ont 



70 

 

façonnée, selon un « dosage » particulier qui n’est jamais le même d’une personne à l’autre » 

(p. 10). 

Linda met en avant une autre manière – différente de Roxanne et Angie – de se sentir une 

personne complète aux appartenances multiples ; elle se décrit, en effet, comme étant métisse 

à 100%. Mais que signifie être métis à 100% ? Linda donne sa propre explication en insistant 

sur  l’apparence et le caractère : […] Quand je dis métisse, je veux dire mélange, donc. Et 

puis, culturellement aussi. Il y a des trucs que j’adhère de mon côté européen, d’autres de 

mon côté africain ; idem, il y a des trucs que tu refuses (Entretien avec Linda, p. 52). Elle 

rejoint Roxanne lorsqu’elle tente d’attribuer des éléments de son caractère et de sa 

personnalité à l’une ou l’autre de ses cultures :  

[…] J’ai envie d’élever mes enfants quand même aussi un peu à l’africaine, jamais je 

n’arrêterai de manger africain, jamais je… chez moi, j’aime bien la ″déco″ africaine, tu 

vois ; il y a plein de choses comme ça. Mais je pense que côté esprit, je suis plus 

française. Mais non, je suis fière de mes racines et jamais je n’abandonnerai ce côté. 

[…] J’essaye toujours justement de concilier les deux pour essayer d’être au milieu 

même si ce n’est pas possible, mais tu vois ce que je veux dire. (p. 54) 

Linda attribue certaines caractéristiques de sa personnalité à sa culture africaine et d’autres à 

sa culture suisse. Ses propos montrent que le psychisme et la culture sont deux notions 

réciproquement liées où l’une ne peut se concevoir sans l’autre et vice-versa. « […] Il est 

impossible de penser la formation  même de la personnalité, c’est-à-dire les processus 

d’acquisitions cognitifs et affectifs, indépendamment de la culture » (Laplantine, 2007, p. 73). 

L’auteur va plus loin dans sa réflexion en énonçant que  les processus psychiques peuvent être 

considérés comme la face interne de processus culturels et ces derniers comme la 

face externe. Ou encore, les premiers seraient le dedans et les seconds, le dehors ; le dedans 

nous renvoyant toujours au dehors et réciproquement.  

Je note l’envie de respecter non seulement la culture française mais également la culture 

africaine, représentées par la mère et le père. Linda souligne cependant la difficulté ou 

l’impossibilité d’être au milieu de ces deux cultures même en essayant. Durant la discussion, 

elle s’exprime d’abord sur sa culture française parce que chez elle c’est quand même la 

culture française pour beaucoup de choses [et]  parce qu’on [lui] a toujours montré ça… 

(Entretien avec Linda, p. 54). Mais on sent qu’elle ne veut pas omettre ou mettre à part la 

culture de son père : […] Je dirais que je suis plus française mais je pense que je suis un tout 

petit moins africaine (elle rigole) mais pas beaucoup […] mais je pense que jamais je 



71 

 

n’oublierais mon côté africain (p. 54). Cette démarche de Linda où elle veut respecter et être 

présente avec ses deux cultures « répond aux exigences de l’assimilation pragmatique dans le 

pays d’installation, sans négliger l’intérêt de la conservation ontologique de la culture 

familiale […] » (Manço, 1999, cité par Iglesias, 2007, p. 65). Elle se rapproche également du 

dialogisme de Bakhtine « qui traite de la mise en dialogue de logiques différentes, c’est-à-dire 

de conceptions du monde s’exprimant selon des modes autres. Le non légitime, la culture d’en 

bas ne détruit ni ne remplace l’officiel, la culture d’en haut, elle esquisse avec lui une « danse 

discursive » » (De Villanova et Vermès, 2005, p. 16). Linda semble mener un bal plaisant 

avec ses deux cultures d’origine cela peut être aisé et sans questionnement perpétuel. Ou 

comme Laplantine (1999) le souligne, il s’opère un « « bricolage », phénomène directement 

rattaché au concept de métissage, contrairement au processus de la pureté qui serait de l’ordre 

du « tri » » (p. 49).  

Dans le discours d’Alice, on retrouve les liens clairs entre Afrique et Suisse et un sentiment 

d’appartenir à la seconde plus qu’à la première sans toutefois vouloir mettre la culture 

africaine aux oubliettes. Alice souligne le fait qu’elle se sente plus suisse […] (Entretien avec 

Alice, p. 40) du fait peut-être qu’elle soit née en Suisse (p. 40). Elle insiste cependant sur le 

fait qu’ [elle aimerait] être plus un peu congolaise […] (p. 40). Elle tente une explication en 

disant que la Suisse, elle la connaît passablement bien avec ses immeubles, contrairement à 

son autre terre d’origine, le Congo, où elle ne voit pas souvent la mer.  

Quant à Amina, son expérience avec ses deux cultures d’origine et ce qui en découle diffèrent 

légèrement des autres personnes interviewées. Amina est la seule personne rencontrée qui 

m’ait dit clairement qu’elle ne se sentait pas africaine, au jour d’aujourd’hui. Lorsque je lui 

fais remarquer que je la sens plus proche de la culture européenne qu’africaine, elle me 

répond : Ah oui, complètement, à 100% même (Entretien avec Amina, p. 30). Elle insiste en 

affirmant qu’elle se sent clairement [appartenir] à la Suisse (p. 31), qu’ [elle a] la culture 

suisse à 100% [ :] je n’ai rien de la culture sénégalaise ; c’est juste l’apparence, mais au-

delà de ça, il n’y a pas grand-chose (p. 31).  

 

Sur cette question d’appartenance à l’une ou l’autre de ses deux cultures voire au deux, même 

si des liens peuvent être faits entre les récits des jeunes filles et femmes rencontrées, chacune 

vit ses appartenances multiples de diverses manières. Dans ce sens-là, on intègre parfaitement 

ce que Maalouf (1998) souligne : « Mon identité, c’est ce qui fait que je ne suis identique à 

aucune autre personne » (p. 18). Ces diverses appartenances culturelles ne jouent pas le même 



72 

 

rôle et n’occupent pas la même place, en tout cas pas au même moment. Même dans le cas où 

la personne métisse s’éloigne de l’une de ses cultures, les deux sont bien présentes et, à aucun 

instant, insignifiantes : « Ce sont les éléments constitutifs de la personnalité, on pourrait 

presque dire « les gênes de l’âme » […] » (Maalouf, p. 19). Chaque personne serait donc 

unique et irremplaçable, avec ces propres combinaisons. En partant de mon exemple, mon 

appartenance à la culture sénégalaise, je la partage avec quelques 12 millions de personnes ; 

mon appartenance à la culture suisse, je la partage avec quelques 7 millions de personnes. 

Mais mes origines sénégalaise et suisse, avec combien de personnes puis-je les partager ? 

Peut-être quelques milliers à travers le monde. « […] Plus les appartenances que je prends en 

compte sont nombreuses, plus mon identité s’avère spécifique » (Maalouf, 1998, p. 27). Mon 

identité ne peut donc se confondre avec aucune autre. 

Lors des discussions avec ces personnes métisses, j’ai senti ce désir et ce plaisir – perçu en 

moi autant avant qu’actuellement – de « pouvoir dire : je suis », et non pas ou non plus : 

« […] Je suis entre deux » (Iglesias, 2007, p. 5).  

  

 

7.7  Etre métis en Suisse –  Etre métis en Afrique  

 

En Suisse, à Genève, j’ai […] mis du temps à me sentir chez moi. Cette différence de 

couleur de peau prenait une place si importante dans mon quotidien (Autobiographie 

interculturelle, p. 12). Je me sentais mal en me comparant à ses femmes blanches qui 

parvenaient à se fondre dans la masse. Je ne trouvais donc pas ma place dans la société en tant 

que jeune fille métisse ; et cela perdure encore aujourd’hui où j’ai souvent le sentiment d’être 

perçue comme étrangère – par définition, pas suisse – par les individus que je croise.  

En partant au Sénégal, je me réjouissais de partir dans mon autre pays d’origine afin de m’y 

sentir chez moi avec des personnes de couleur. Je me disais qu’enfin je me sentirais appartenir 

à la société sans être perçue comme une étrangère. Mais je me trompais :  

Je retrouvais ce que j'avais pu, certaines fois, ressentir à Genève. Ne voyaient-ils pas 

que j'étais "comme eux", c'est-à-dire, africaine? […] La population ne faisait pas la 

différence entre mes amies, blanches de peau donc, et moi. Ils nous appelaient les 



73 

 

toubab ce qui signifie blanc en sérère2

 

. Ils nous mettaient dans une même catégorie. 

J'étais perturbée à l'idée que dans mon pays d'origine, ils me prennent réellement pour 

une étrangère. Ce n'est absolument pas ce à quoi je m'attendais. En Suisse, je me sens 

parfois étrangère et peu à l'aise en me focalisant sur ma couleur de peau et au Sénégal, 

la population me met dans la catégorie toubab. (Autobiographie interculturelles, p. 14) 

Maalouf m’a permis d’aller plus loin dans mes questionnements. Si je prends l’exemple d’un 

individu né au Sénégal, l’élément le plus déterminant pour son identité est le fait qu’il soit 

Sérère ou Peuls ; c’est donc son appartenance ethnique. Dans mon cas, ce qui a été 

déterminant dans la construction de mon identité est d’être métisse dans un pays blanc, malgré 

le côté international de la ville de Genève. On se rend compte alors que l’origine ethnique est 

moins significative en Suisse qu’en Afrique. Une citation de Maalouf complète ce propos : 

« […] Une personne qui aurait parmi ses ancêtres à la fois des Blancs et des Noirs serait 

considérée comme « noire » aux Etats-Unis [ou en Suisse], alors qu’en Angola [ou ailleurs en 

Afrique noire] elle serait considérée comme « métisse » » (Maalouf, 1998, p. 34) ou même 

toubab dans certaines régions. Cette réflexion peut alors donner un élément de réponse par 

rapport au fait que les gens m’aient considérée comme une toubab. 

 

Ce voyage au Sénégal m’a bousculée et m’a amené d’autres questionnements : Ai-je 

réellement un chez moi ? Où est-il ? Y a-t-il un endroit où je me sentirais réellement à 

l'aise ? (Autobiographie interculturelle, p. 14) En allant à la rencontre de ces jeunes filles et 

femmes, j’étais intéressée de connaître leur expérience en tant que métisse dans leurs pays 

d’origine respectifs.  

Dans le discours d’Amina, j’ai pu déceler ce que j’ai décrit précédemment. Elle dit 

simplement le fait suivant qui résume sa pensée : Moi, personnellement, je me sens plus 

suisse, mais bon maintenant en tant que métisse en Suisse…Bof ! Et en tant que métisse au 

Sénégal, bof aussi (Entretien avec Amina, p. 31). Les propos d’Amina font apparaître deux 

points significatifs. Tout d’abord, en disant qu’elle se « sent plus suisse », elle semble avoir 

adopté le système socioculturel de la terre de naissance. Elle se situe alors dans une démarche 

qui tend à « rendre invisible les caractéristiques individuelles qui rappellent l’origine 

                                                 
2 Une des langues parlées au Sénégal 



74 

 

étrangère » (Manço, 1999, cité par Iglesias, 2007, p. 65). Dans un deuxième temps, en 

exprimant sa situation de personne métisse dans ses deux pays d’origine, elle utilise une 

interjection qui souligne la difficulté pour un être métis de se sentir chez soi dans ses pays 

d’origine car il y le sentiment de représenter plus un étranger qu’une personne du pays ; 

Amina trouve qu’ils [les gens] ont quand même un regard sur nous en tant que 

métisse (Entretien avec Amina, p. 31), que c’est plus les gens. Mais moi, je ne me sens pas du 

tout mal à l’aise ou quoique ce soit (p. 31). Même si Amina confie qu’on se sent mieux à 

Genève avec toutes les origines qu’au Sénégal (p. 31), elle semble se positionner entre deux 

pays, entre deux continents ; elle est alors, comme le dit l’expression, ″le cul entre deux 

chaises″ n’ayant pas encore trouvé un lieu où elle puisse vivre et évoluer avec son métissage. 

Elle paraît comme prise entre ses deux cultures et se situe dans cet entre métis où les deux 

appartenances culturelles ne parviennent pas à cohabiter ensemble et se distancient de par 

leurs spécificités, ce qui crée des tensions. Dans le discours d’Amina, la question du lieu est 

présente. Ce lieu que chaque personne métisse recherche afin de sentir comme chez soi et non 

comme une étrangère : « la question du lieu d’être devient celle du lieu où l’on peut être, où 

l’on peut « se retrouver ». Question de disponibilité – celle de l’espace, du temps et du je qui 

peut s’y tenir. « Où puis-je aller ? Y a-t-il place pour moi ailleurs ? Ou même ici que je 

ressens comme ailleurs ?... » » (Sibony, 1991, p. 302).   

 

Le récit de Roxanne rejoint celui d’Amina dans le sens où, lors de notre rencontre, elle dit le 

fait suivant : Mais quand je suis au Kenya, on va dire de moi que je suis blanche et quand je 

suis ici, on me dit que je suis noire (Entretien avec Roxanne, p. 23). Le terme métis 

n’intervient pas dans les descriptions données par Roxanne. Le concept de dualisme est alors 

bien présent pour ces sociétés où seuls les extrêmes existent, le milieu n’étant qu’un entre 

vide. Roxanne met en avant, à travers son histoire, le fait qu’elle ne connaisse pas la langue 

du Kenya et qu’elle aimerait l’apprendre lors d’un long voyage dans ce même pays. On peut 

émettre l’hypothèse que le seul apprentissage de cette langue et le fait qu’elle puisse par la 

suite communiquer avec la population et les membres de sa famille, l’aide également et 

facilite ainsi son intégration et son acceptation en tant que kenyane avec une autre origine. 

Comme elle le dit : Si je parlais swahili, ça faciliterait […] (p. 21) ; mais elle précise que 

cette situation ne l’a pas fait se sentir frustrée. Une phrase de Roxanne expose son sentiment 

général : Enfin, moi je trouve que ce n’est pas facile d’être métis. Alors oui, le fait d’être métis 

c’est vachement beau, c’est enrichissant, et tout ça, mais ce n’est pas facile non plus (p. 19).  



75 

 

Les expériences africaines de Roxanne, d’Amina et de moi-même se rejoignent car nous 

avons toutes côtoyé une population qui nous a prises pour des étrangères ; nous avons alors 

retrouvé et éprouvé les mêmes regards qu’en Suisse. Mais je me questionne car étant nées en 

Suisse, parlant la langue du pays et l’utilisant aussi bien que les personnes suisses sans aucune 

autre origine, nous devrions nous sentir bien dans ce pays qui est aussi le nôtre, finalement. 

Mais aux yeux de la société, sommes-nous vraiment suisses? Et aux yeux de la société 

africaine, sommes-nous réellement africaines ? Nous devrions nous sentir libres de 

revendiquer cette double appartenance « mais rien dans les lois ni dans les mentalités ne 

[nous] permet […] d’assumer harmonieusement [notre] identité composée » (Maalouf, 1998, 

p. 12).  

 

Angie a vécu d’une autre manière son voyage en Angola. Lorsqu’elle évoque cette véritable 

découverte de son pays, elle semble n’en garder que de bons souvenirs et propose deux 

interprétations différentes à ce besoin d’aller dans son pays d’origine : Ça clôt ou ça ouvre un 

chapitre, je crois. On peut le voir dans les deux sens (Entretien avec Angie, p. 62). Elle 

souligne cette envie d’y aller depuis un certain temps parce que c’est quand même une partie 

[d’elle] (p. 59), et le souhait de s’imprégner du lieu, de la culture et des traditions afin de 

compléter cette image, cette appréciation et de confirmer tout ce que [elle avait] pu ressentir 

avant (p. 62). Ce qu’elle est parvenue à réaliser en l’espace de six mois sur place : […] Je me 

suis à aucun moment sentie comme étrangère, donc ça c’était très agréable comme 

expérience. Au bout des six mois, je crois, que j’ai fait là-bas, j’avais l’impression d’être… 

d’avoir la famille partout dans la ville […] (p. 60). Elle raconte à ce propos une anecdote : Je 

conduisais une voiture là-bas… donc une fois elle est tombée en panne et je me suis dit que 

c’était pas grave car là il y avait un oncle, un peu plus loin, pour pouvoir m’aider (p. 60). 

Un point important qui ressort de son témoignage est un sentiment d’appartenance au pays, à 

la ville et au groupe social ; un sentiment nouveau et différent de ce qu’elle a vécu et vit 

souvent encore en Suisse : […]  C’était un très beau sentiment pour moi. En tant que 

métisse… […] mon expérience première qui m’a beaucoup frappée, c’était de pas avoir ce 

regard des autres sur moi… Je crois que j’ai de la chance, de par mes origines, qu’en 

Angola, la population est vraiment très mélangée. Donc, il y a beaucoup de Blancs, de Métis, 

il y a vraiment… il y a des Noirs, bien sûr… (Entretien avec Angie, p. 60).  

 



76 

 

Elle donne alors une explication plausible qui l’aurait aidé à se fondre dans la masse et à être 

considérée comme une jeune femme du pays :  

La colonisation a été profonde, je ne sais pas si c’est une bonne chose mais pour moi, 

ça m’a permis vraiment de me sentir à la maison. Et de pas avoir ce regard extérieur, 

ce que j’ai toujours eu Suisse. Donc, en Suisse, t’as toujours le regard, t’es toujours 

perçue comme étrangère, quoi… même si… au-delà de la couleur de peau et tout ça. 

T’es quand même à prime abord perçue comme étrangère. Et là-bas, eh ben non ; je 

peux me promener dans les rues même si on m’arrêtait c’était pas parce que j’avais une 

autre couleur de peau, mais c’est peut-être parce que j’étais belle (elle rigole) ou je sais 

pas… c’est parce qu’on m’avait jamais vue ou … enfin, voilà ; donc ça, c’était quand 

même un poids, au fait, qui me tombait des épaules, donc ça c’était vraiment super. 

(Entretien avec Angie, pp. 60 et 61)  

Elle appuie son propos en donnant l’exemple de connaissances ayant également voyagé dans 

leur pays respectif et n’ayant pas pu, comme Angie, se sentir chez elle et comme faisant partie 

de la société. Elles se sont senties étrangères et regardées de la même manière que lorsqu’elles 

sont en Suisse : […] J’ai d’autres copines qui ont aussi des parents d’Europe et d’Afrique qui 

ont pas du tout cette même expérience, comme au Nigeria où la population est beaucoup plus 

noire que mélangée. Enfin, là-bas aussi, finalement, elles sont étrangères, du coup, elles n’ont 

aucun lieu où elles se sentent vraiment chez elles (p. 61). Ce dernier point soulevé par Angie 

souligne un sentiment difficile à gérer en tant que personne métisse ; ce sentiment de ne pas 

avoir un chez soi, un endroit où l’on se sent accepté et inclus pleinement dans la société 

d’origine.   

 

Contrairement aux récits précédemment développés, Linda n’a pas voyagé au pays de son 

père ce qui l’entraîne à adopter un autre point de vue par rapport à la Suisse et au Congo. Elle 

reste dans une logique lorsqu’elle fait un commentaire sur l’intégration en tant que personne 

métisse ou noire : […] Pour moi la Suisse c’est chez moi et je ne vois pas pourquoi je devrais 

essayer de m’y intégrer puisque c’est mon pays. Je suis née ici, tu vois. Je ne connais rien 

d’autre. Donc, je suis née ici, c’est chez moi. Mais c’est clair que c’est différent et qu’il faut 

te conduire différemment. Mais moi, je me sens chez moi. Je ne vais pas forcément me 

comporter en fonction de ce que les autres pensent de moi (Entretien avec Linda, p. 54). Deux 

éléments significatifs mais contradictoires ressortent de son témoignage ; dans un sens, elle ne 

pense pas devoir faire des efforts pour s’intégrer alors que la Suisse représente à ses yeux, son 



77 

 

pays, pays où elle est née. Mais elle souligne qu’il faut se conduire différemment (p. 54) en 

tant que personne métisse, mais pas forcément en fonction de ce que les autres pensent (p. 

54). Il en ressort donc qu’elle se sent chez elle et bien intégrée à son pays de naissance qu’est 

la Suisse tout en ayant conscience que c’est différent d’être d’origine africaine avec une peau 

métissée. Le récit de Linda prend alors une autre direction que ceux de Roxanne et Amina 

dans le sens où elle n’a pas ce sentiment de n’appartenir véritablement à aucune de ses terres 

d’origine. Il montre également que « quand plusieurs cultures composent un édifice humain, il 

n’y a pas forcément souffrance, ni comportement inadéquat » (Lemdani, 2004, p. 166). 

 

Le témoignage d’Alice me laisse penser qu’elle a du plaisir à voyager aux pays d’origine de 

son père, le Congo et le Sénégal. Elle garde de bons souvenirs de ses séjours auprès de sa 

famille sans souligner un quelconque malaise par rapport au fait qu’elle soit métisse dans une 

Afrique noire. Lorsque je lui demande son sentiment en tant que métisse en Suisse, elle 

répond d’une manière claire et sans hésiter : Alors ça ne me dérange pas vraiment parce que 

je suis pas la seule (Entretien avec Alice, p. 40). 

 

Dans quelques cas (Amina, Roxanne), les personnes métisses se sont senti étrangères à la fois 

dans leur pays de naissance et à la fois dans leur pays d’origine. Ce processus se rapproche de 

celui des migrants qui, en arrivant dans un nouveau pays, ils se sentent d’abord isolés de la 

terre d’accueil, puis, avec le temps, s’y familiarisent. Mais en revenant dans leur pays 

d’origine, ils s’y sentent désormais étrangers. 

Nous pourrions nous interroger sur ce mot étranger qui revient dans chacun des récits. Se 

sentir étranger : mais qu’est-ce que cela signifie réellement ? Et se sentir étranger par rapport 

à quoi ? Par rapport à qui ? Rien qu’en posant ces questionnements, on remarque que le 

processus de comparaison est inhérent au fait de se sentir étranger et qu’il inclut forcément la 

notion d’appartenance que ce soit au niveau social ou culturel. Lorsque nous voyageons dans 

un pays inconnu, par exemple, il est alors légitime de dire que nous sommes étrangers au pays 

car nous n’avons aucun lien qui nous y rattache et aucun élément pouvant nous greffer à la 

société que nous découvrons. Dans le cas d’Amina et de Roxanne, quelques traits 

caractéristiques comme les cheveux ou la couleur de peau pouvaient être des éléments qui 

leur permettaient de se fondre dans la société sénégalaise ou kenyane, mais cela n’a pas 

réellement été le cas. Contrairement à Angie qui a réussi à se sentir appartenir au groupe 

social angolais ; de par la grande diversité de la population en Angola avec un très grand 



78 

 

nombre de couleurs de peau différente, elle a pu se sentir chez elle. Le fait qu’elle parle la 

langue du pays a dû également jouer un rôle important pour son intégration au sein de la 

population, ayant ainsi adopté les codes culturels de sa famille et de la société angolaise. 

Angie a ainsi trouvé son lieu métis, pays et ville où elle est pleinement intégrée.  

 

 

7.8  L’internationalité d’un individu métis 

 

Nombreuses sont les fois où l’on m’interroge sur mes origines culturelles. S’ensuit 

alors, souvent un jeu de devinettes où la personne énumère plusieurs pays. Et la plupart du 

temps, on m’imagine originaire des Caraïbes, d’Amérique Latine ou encore des Antilles ; 

mais rarement voire jamais de l’Afrique noire et du Sénégal. Les personnes rencontrées sont 

alors étonnées de ma réponse et la réaction des Sénégalais semblent encore plus importante. 

Lors de ces moments, je me suis souvent sentie vexée face aux expressions d’étonnement des 

personnes ; n’ai-je vraiment rien d’une Sénégalaise ? 

 

En ayant les quelques entretiens avec ces jeunes filles et femmes métisses, j’ai pu voir que le 

phénomène du jeu des devinettes les concerne également mais que leur réaction est parfois 

sensiblement différente de la mienne. 

En prenant tout d’abord l’exemple de Linda, les gens la prennent souvent pour une indienne 

ou une maghrébine, comme elle le souligne dans son récit ; ses cheveux jouant alors un rôle 

important puisqu’ils sont noirs foncés et lisses. Face à ce genre de remarques, sa réaction est 

la suivante : Ça ne m’indigne pas, je ne vais pas m’énerver pour ça, voilà c’est normal. Moi, 

ça m’arrive aussi de dire à quelqu’un qu’il est japonais mais en fait il est vietnamien. Et 

quand la personne est métisse ce n’est justement pas évident puisqu’il y a un mélange 

(Entretien avec Linda, p. 55). Le dernier point que Linda met en avant est tout à fait pertinent 

et rejoint le point de vue d’Angie. Cette dernière insiste sur le fait qu’il peut pas vraiment 

savoir (Entretien avec Angie, p. 61) et qu’il lui arrive également de se poser des questions par 

rapport aux origines de personnes sans forcément rapidement trouver la réponse correcte. Ce 

jeu de devinettes semble partir d’une démarche innocente ; mais les personnes qui y jouent 

ignorent parfois les réactions que cela peut provoquer chez les individus ″biculturés″ qui se 

retrouvent observés et questionnés sur leurs origines.  



79 

 

Angie souligne l’attitude des personnes rencontrées et qui entraînait ce sentiment, chez moi, 

de vexation : « Tu viens d’où ? » Et il y a la réponse : « Je suis suisse » et après c’est 

les : « Ah, bon !!! » (Entretien avec Angie, p. 62) Cet étonnement exprimé par les individus 

rencontrés souligne l’ignorance que j’ai décrite précédemment où la personne a déjà une idée 

en tête et semble désorientée par la réponse de l’individu métis. Ces réactions montrent que 

chacun est porteur de préjugés accumulés au fil des expériences et des rencontres. Angie y fait 

allusion lors de notre rencontre : J’ai toujours des préjugés mais je pense que, j’en ai quand 

même moins que… par rapport à d’autres personnes ; je serais comment me comporter dans 

différentes situations si tu rencontres quelqu’un dont tu ne connais pas la culture, ben… je 

sais pas, il y a certaines manières de faire qui, que j’ai apprises… dont je sais que la 

sensibilité peut être plus heurtée en faisant d’une manière ou d’une autre, donc je crois que 

c’est un atout que j’ai (Entretien avec Angie, p. 64).  

Roxanne semble également avoir été confrontée à ce genre d’expression de surprise 

lorsqu’elle dit qu’elle est suisse allemande. Les commentaires sont alors imminents quand ils 

l’observent et voient sa couleur de peau colorée : « Oui, mais bon tu viens d’où vraiment ? Il 

n’y a pas que ça » (Entretien avec Roxanne, p. 23). Malgré des réactions vives, ce jeu des 

devinettes ne n’a pas l’air de réellement la déranger. 

 

Linda, Angie et Roxanne ne vivent pas les sentiments de vexation et de tristesse que j’ai pu 

éprouver. Lors de notre entretien, Angie avance une explication tout à fait constructive à 

laquelle je n’avais jamais pensé et qui fait apparaître les choses sous un angle bien plus 

agréable. En abordant donc ce sujet des devinettes et les nombreux pays qu’une personne 

métisse peut représenter, Angie souligne la chance d’être à plusieurs endroits à la 

maison (Entretien avec Angie, p. 61). De ce point de vue là, nombreux seraient les pays dans 

lesquels un individu métis se sentirait à la maison ; au lieu d’en être que d’un ou de deux (p. 

61), il pourrait retrouver ce sentiment d’appartenance si important dans des lieux aussi 

multiples que variés. Comme l’évoque Angie, c’est sympa comme sentiment d’appartenance, 

finalement, quand tu vois que ça peut s’élargir, en fait (p. 61). Angie parle d’un de ses 

voyages au Brésil qu’elle a fait avec une amie suisse et où les gens la considéraient comme 

une fille du pays.  

J’ai vécu la même expérience lors de mes voyages en République Dominicaine ou à Cuba que 

j’ai particulièrement affectionnés. Je sais dorénavant ce qui a pu favoriser ce sentiment de 

bien-être lorsque j’étais sur place. Dans ce contexte-là, « les métaphores du havre, du voyage, 



80 

 

de la racine peuvent être […] utiles si l’on entend l’arbre qui émerge de la racine, la détente et 

la joie qu’offre le havre et le ressourcement du voyage. Les ancrages peuvent être divers, avec 

le mouvement de l’ancre plantée puis levée, autant de fois que souhaitable » (Lemdani, 2004, 

p. 166). Ces voyages sont possibles lorsque l’autre laisse la personne métisse naviguer d’un 

point à un autre et ne la contrait pas à rester ancrée à un endroit déterminé. 

 



81 

 

8. Synthèse analytique 
 

Je souhaite écrire à présent une synthèse des résultats que j’ai pu obtenir à la suite des 

entretiens et de leur analyse. Je me focalise ainsi sur les quelques éléments qui ont 

particulièrement retenu mon attention. 

 

 

8.1  L’″entre″ métis 

 

Le premier élément que j’avais envie de souligner est la difficulté pour les personnes 

métisses interviewées de trouver un endroit où elles ne se sentent pas étrangères. Au fond 

d’elles, elles se sentent appartenir à cette Suisse qui est leur terre de naissance mais ce 

sentiment de non appartenance à la société viendrait de la population et du regard posé sur 

elles. Je me sens proche des témoignages d’Amina et de Roxanne qui se positionnent, 

socialement parlant, en tant qu’être étrangère dans leurs deux pays d’origine ; en Suisse, la 

personne métisse peut être considérée comme noire et en Afrique, comme une toubab, c’est-à-

dire une blanche. Cette impression d’étrangeté peut être assez déstabilisante lorsque la 

personne métisse se cherche et tente de se rapprocher de ses racines. Elle peut alors se sentir 

appartenir ni à la Suisse ni à l’Afrique et avoir l’impression de représenter un entre-deux 

(Roxanne, Amina) : ″ne représentons -nous qu’un entre-deux ? N’existe-il pas de qualificatif 

pour définir les personnes avec deux origines ?″ Cet entre-deux fait partie de la complexité 

métisse où l’individu, en essayant de construire son identité culturelle, passe par des moments 

de questionnement et il se rend compte que de par son mélange culturel, il est entre deux 

sociétés, deux pays, deux continents ; mais que représente cet entre ? Est-ce le vide ou le plein 

de quelque chose ? Dans ce cadre-là, l’entre représente une caractéristique spatiale où la 

personne métisse a le ″cul entre deux chaises″. Cela montre alors la distance séparant deux 

signifiants, deux mondes. Cette disposition peut créer un conflit ou une tension interne car 

l’être métis se rend compte qu’il ne parvient pas à être l’un et l’autre en même temps, mais en 

alternance, ce qui peut entraîner des doutes et des questionnements sur la personne que l’on 

est, réellement.  

 

 



82 

 

8.2  Transhumance culturelle 

 

En reprenant ce qui a été dit précédemment, le métissage ne serait se réduire à cette 

spécificité de l’entre. Comme deuxième élément de cette syntaxe analytique, je souligne 

l’existence d’autres situations métisses où l’individu métis parvient à vivre et évoluer avec ses 

deux cultures qui forment alors un côte à côte. Ainsi, au sein d’un même être humain, deux 

composantes culturelles se rencontrent et dialoguent sans pour autant créer de conflits et 

d’affrontements (Linda, Angie). Elles forment alors un Moi pluriel, un Moi où cohabitent 

différents univers sans que se crée une quelconque hiérarchisation des cultures où l’une 

deviendrait souveraine.   

Ce côte à côte fait alors naître des va-et-vient entre assimilation et rejet de ses deux cultures. 

Dans le cas des récits des cinq personnes interviewées, ces mouvements ont été observés, et 

ce, dès le plus jeune âge, avec un focus sur la culture africaine. Dans certains cas (Linda et 

Roxanne), l’évolution et l’acceptation de cette origine se sont faites petit à petit, en 

grandissant et en construisant sa propre identité culturelle. Ainsi, ces jeunes femmes métisses 

parviennent à déclarer, aujourd’hui, qu’elles ne se sentent pas plus appartenir à l’une ou 

l’autre des cultures ou qu’elles ne se sentent pas entre ces deux cultures. Angie dit être 100% 

suisse et 100% angolaise, quant à Linda, elle affirme être 100% métisse. Chacune à sa 

manière a pu trouver sa place au sein de la société suisse tout en étant une personne à part 

entière et parfaitement complète avec ses particularités qui la rendent unique. 

 

Une personne métisse ne devrait pas être contrainte de faire un choix entre ses deux origines ; 

elle apprend à vivre avec et à les gérer au mieux afin de pouvoir évoluer au sein de la société. 

Les données récoltées auprès des interviewées donnent des indices quant à leur situation par 

rapport à leurs deux cultures. Elles laissent supposer que plusieurs cas de figure sont 

possibles ; dans un premier cas, la personne fait son ″bricolage″ culturel avec ses deux 

origines ce qui aboutit à une nouvelle culture émanant d’une rencontre dont les éléments 

culturels utilisés sont encore visibles. Dans un autre cas, l’individu parvient à créer une 

cohabitation avec ses deux cultures valorisées et reconnues et tend vers l’une puis vers l’autre 

sans qu’aucune des deux ne soient minimisées ; se crée alors une sorte de jeu fait d’alternance 

culturelle. Dans tous les cas, s’il y a intervention de l’autre qui impose sa manière de penser et 

bloque la personne dans une de ces cultures, les mouvements d’alternance sont moins aisés à 

effectuer et engendrent des tensions ; ainsi, ils laissent des traces indélébiles sur le chemin de 



83 

 

chaque être métis qui apparaissant comme des cicatrices se refermant parfois difficilement 

suivant l’expérience vécue.  

 

 

8.3  Diversité dans l’identité ″métisse″ 

 

Le dernier point important et principal qui ressort de ces rencontres est la diversité des 

récits et donc des expériences vécues par chaque personne métisse. Malgré le fait que nous 

ayons plusieurs paramètres en commun, tels que les origines européenne et africaine, la 

couleur de la peau et le parcours scolaire pour certaines, nous sommes toutes différentes et 

avons vécu ou vivons notre métissage de manière dissemblable. Le chemin de vie d’un 

individu métis peut parfois croiser celui d’un autre mais finalement, leur trajectoire ne se 

ressemblera jamais. Leur seul point commun est peut-être les caractéristiques de leur parcours 

qui ne se veut pas logique, linéaire et sans obstacles ; suivant les rencontres faites, la 

trajectoire initiale peut être chamboulée et ainsi modifiée. 

Sur cette route, chacune des personnes interviewées a pu croiser et faire connaissance avec 

différents phénomènes ; ainsi, elles ont pu rencontrer l’humiliation, le défi, la revendication 

culturelle, l’amitié, diverses cultures, le doute, le sentiment d’appartenance, le rejet, la 

découverte, ou encore le ″voyage intérieur″. Ce ne sont que quelques exemples qui sont 

ressortis des témoignages des jeunes femmes interrogées et avec lesquels j’ai pu faire des 

liens avec mon histoire de vie. Ces différentes rencontres énoncées précédemment ont été 

vécues de manière distincte par chacune d’entre nous et les conséquences nous ont donc 

amenées à poursuivre notre route mais en suivant des trajectoires dissemblables ou opposées, 

suivant les personnes.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

 

9. Conclusion 
 

Tout d’abord, ma première intention est de revenir sur les questions de recherche qui 

m’ont amenée à entreprendre ce travail et à rencontrer différentes personnes se rapprochant de 

mon profil culturel. Une première remarque que je peux faire à propos des récits des individus 

est que chacun « suggère le déplacement fréquent, régulier, entre deux lieux qui présentent 

des différences, des complémentarités ou des répétitions, mais desquelles il y a toujours un 

bénéfice à tirer » (Lemdani, 2004, p. 174). 

 

Cette étude m’a permis de connaître d’autres expériences métisses et leurs conséquences sur 

les développements personnel et relationnel d’un être métis. A travers le récit des individus 

interviewés, mon objectif n’était pas de vérifier des données mais plutôt de décrire, à travers 

différents récits de vie, ″la particularité″ et la complexité que peut représenter le métissage 

culturel, au sein d’un individu. Cette complexité est marquée par les deux composantes 

culturelles au sein de l’individu ; ce dernier doit apprendre à vivre avec elles tout en sachant 

que l’une d’elles – parfois à tour de rôle – peut prendre le dessus pendant une période précise, 

suivant les rencontres et les contextes dans lesquels évolue l’individu. La personne métisse 

peut être prise dans des mouvements d’alternance entre ses deux cultures, sans jamais qu’une 

ne soit oublié ou mise de côté. Cet équilibre entre deux appartenances peut représenter un défi 

où l’objectif est de pouvoir vaguer harmonieusement d’un espace à l’autre, d’une culture à 

l’autre, sans être déstabilisé et perdu lors de sa construction identitaire : « La transhumance 

c’est partir, revenir, repartir et revenir encore, dans une dynamique vitale » (Lemdani, 2004, 

p. 175). Il est donc possible que la partie africaine de soi n’arrête pas de se chamailler avec la 

partie européenne (suisse ou française), en reprenant les termes de l’écrivain Octavio Paz et 

en les transposant dans les cas que j’ai traités. Mais il n’est pas seulement question de lutte 

entre les différentes composantes ; l’individu est justement amené à faire un travail sur lui-

même afin qu’aucune ne soit lésée. Ce qui demande alors des moments de questionnements 

afin d’intégrer et de comprendre son propre fonctionnement dans le but de se construire d’un 

point de vue identitaire : « Quant aux agencements culturels, ils se bricolent avec les conflits 

et les harmonies de chaque moment, de chaque lieu, occasion ou événement » (Lemdani, 

2004, p. 166). 

 



85 

 

Avoir conscience que ses différentes origines, tout comme sa variété d’identités, sont aussi 

significatives les unes que les autres n’est pas aisé à acquérir et demande du temps. La 

personne métisse ne peut les rejeter sans quoi elle risquerait « de renoncer à ce qui est le plus 

spécifiquement humain : l’affirmation de notre ″différenciabilité″ individuelle » (Devereux, 

1967, cité par Ferréol & Jucquois, 2003, p. 92). Ces identités et ces origines culturelles 

peuvent être représentées comme des repères stables que l’individu « active successivement 

ou simultanément selon les contextes […]. L’identité est une histoire personnelle, elle-même 

liée à des capacités variables d’intériorisation ou de refus des normes inculquées » (Ferréol & 

Jucquois, 2003, pp. 47 et 48). On retrouve l’idée selon laquelle chaque individu est unique et 

que chacune de ses spécificités méritent le respect. Cette spécificité découle des phénomènes 

produits aussi bien en dehors de nous qu’en dedans et des divers héritages que chacun 

reformule à sa manière. 

″La particularité″ d’un être métis fait naître de la curiosité chez l’autre qui s’interroge parfois 

sur cette couleur de peau qu’il n’a peut-être jamais vue ou sur les origines d’un tel mélange. 

Pour l’individu métis, il s’agit ensuite de pouvoir accepter ces regards inquisiteurs et parvenir 

à prendre du recul pour éviter qu’ils n’envahissent trop fortement son propre développement 

personnel et entraînent, alors, un rejet d’une de ses origines. Cette curiosité de l’autre 

engendre parfois des remarques blessantes ou des humiliations, surtout sur sa couleur de peau. 

Par rapport aux témoignages que j’ai pu analyser, différentes réactions sont alors 

observables : la personne métisse subit les moqueries et fait tout par la suite pour appartenir à 

la culture dominante. Ou au contraire, elle défend son origine menacée et refuse ainsi toute 

tendance de conformité à la majorité. Ce genre de réaction se rapproche fortement de celle 

développée par Laplantine et Nouss (1997) qui parlent d’élan de revendication identitaire 

correspondant à la jeunesse d’aujourd’hui qui ose s’affirmer telle qu’elle est. Les auteurs 

identifient ce phénomène comme un « reflux de passé qui […] monte à la gorge, [un] 

déferlement de racines et d’origines […] » (p. 74) qu’on ne parvient plus à identifier la 

source. La société évolue et les individus qui la font vivre, également ; ainsi, un changement 

dans les mentalités est à noter. « Pour les générations antérieures, l’enjeu était celui de 

l’intégration et de l’assimilation » (Laplantine et Nouss, 2001, p. 15) ; aujourd’hui, les jeunes 

ont envie de montrer au grand jour leur(s) différence(s). Dans ce sens-là, chacun est amené à 

vivre avec l’autre tout en acceptant ses identités et ses appartenances diverses et en les 

respectant.  

 



86 

 

Même si un individu présente une seule origine, il possède, inévitablement, des identités 

plurielles. Dans ce sens-là, chaque individu peut être considéré comme étranger aux yeux 

d’une personne ou d’un groupe social. Ce postulat énonce une note positive : « l’étranger 

commence lorsque surgit la conscience de ma différence et s’achève lorsque nous nous 

reconnaissons tous étrangers rebelles aux liens et aux communautés » (J. Kristeva, 1988, cité 

par Iglesias, 2007, p. 19). 

 

D’une manière générale, le métissage peut être vu comme « un style de vie, des manières 

d’être, des façons de voir le monde, de rencontrer les autres, de parler, d’aimer, d’haïr, dans 

lesquels la pluralité est affirmée non comme fragilité provisoire, mais valeur constituante » 

(Laplantine & Nouss, 1997, cité par Lemdani, 2004, p. 169). Au sein des sociétés 

multiculturelles, sont en contact des cultures majoritaires et minoritaires. Mais ce ne sont que 

des termes qui peuvent être alors interprétés de manière différente. De Certeau (1987) utilise 

la métaphore musicale pour montrer que minoritaire n’équivaut pas inévitablement à 

inférieur. Dans la musique, il y a les tons mineur et majeur ; « un ton mineur se différencie du 

ton majeur sans pour autant l’exclure. Ainsi, il y aurait des cultures mineures […]. C’est […] 

une autre manière d’être, une autre forme de socialité et d’appartenance collective, une autre 

tonalité » (Centre pour la recherche et l’innovation dans l’enseignement (CERI), 1989, p. 9).  

 

J’aimerais revenir à présent sur le contexte scolaire et la diversité culturelle qui y est présente. 

En tant que future enseignante, je sais que l’interculturalité fera partie intégrante de ma 

manière d’enseigner ; je m’en suis déjà rendu compte lors des stages que j’ai faits. Bénéficiant 

d’une grande mixité culturelle à Genève, les diverses appartenances sont à considérer comme 

une richesse et non comme un problème. Je me pose alors certaines questions pour que cette 

pensée corresponde au terrain : « Comment connaître et gérer la diversité culturelle ? 

Comment l’évaluer, l’apprécier, afin qu’elle soit une source de richesses mutuelles, et non 

l’argument d’une hiérarchie des peuples, la justification d’une inégalité dite naturelle et donc 

irrémédiable entre ceux-ci ? » (Balandier, 1989, p. 11). Il s’agit alors de mettre en place 

différentes structures permettant la reconnaissance des cultures présentes au sein d’une 

classe ; mais cette « reconnaissance […] ne va jamais sans malentendus, sans ambiguïtés, sans 

investissement d’émotions. […] Il peut y avoir un « choc des cultures », par incompréhension 

mutuelle, par intégrisme culturel offensif ou défensif. […] Il est [alors] nécessaire de 

contribuer au « dialogue des cultures » » (Balandier, p. 11). 



87 

 

Les  interviews et la démarche analytique m’ont apporté diverses émotions suivant les 

histoires de vie de ces jeunes filles et femmes métisses ; j’ai alors été curieuse, surprise, 

attentive et j’ai eu du plaisir à écouter leurs témoignages qui délivraient des souvenirs 

personnels et parfois intimes. 

Je pense avoir fait le bon choix quant au dispositif méthodologique mobilisé tout en ayant 

conscience que j’aurais pu aller plus loin par rapport aux démarches entreprises ; l’idée 

développée avec ma directrice de mémoire au tout début de mes recherches, quant à 

l’élaboration d’un questionnaire afin de revenir sur les éléments énoncés par les interviewées, 

aurait été pertinent et aurait pu compléter les différentes informations récoltées. 

L’entretien semi-directif m’a permis de relancer les personnes interrogées lorsque j’en 

ressentais la nécessité ; ce n’est, cependant, pas une démarche facile suivant l’individu 

interviewé et la manière dont il s’exprime. Il arrive que la personne soit moins inspirée ou soit 

moins à l’aise sur une ou l’autre des thématiques abordées et qu’elle ne parvienne pas à 

développer clairement le fond de sa pensée. Lors de ces moments, j’essayais d’emprunter 

d’autres chemins pour mettre à l’aise la personne interviewée, tout en restant dans le domaine 

approché. Je me rends compte de la flexibilité dont le chercheur doit faire preuve pour 

permettre que l’entretien continue et que l’interviewé ne se braque pas sur certaines questions. 

 

Ces rencontres m’ont bousculée, moi, en tant que personne métisse ainsi que certaines de mes 

conceptions. J’ai alors vécu, durant la recherche, cette instabilité et ces mouvements présentés 

comme phénomènes liés au concept de métissage (Laplantine & Nouss). 

Je retiens un élément essentiel : le métissage, ce n’est pas seulement la couleur de peau. C’est 

un concept qui englobe un nombre de domaines importants et tout autant diversifiés. En ce 

qui concerne le métissage culturel, j’ai ainsi bien intégré qu’une personne métisse n’a pas 

pour seul qualificatif sa couleur de peau. D’un point de vue extérieur, cet aspect-là peut 

paraître évident, mais pour moi, en tant qu’individu métis, je me décrivais principalement en 

énonçant ma couleur de peau qui était alors la source de mon mal-être, à une époque de ma 

vie. 

Lorsqu’on évoque donc un individu de deux cultures différentes, son identité culturelle ne se 

cantonne pas à ces deux composantes. Elles sont multiples et peuvent impliquer l’aspect 

relationnel, les langues, la religion, les coutumes, les modes de vie et les influences qu’elles 

soient suisses, européennes et occidentales ou sénégalaises et africaines, en reprenant, comme 

exemple, les profils des interviewés. Encore faut-il avoir le courage et la force de vivre cette 



88 

 

expérience qui peut être autant enrichissante que traumatisante si l’individu ne se sent pas 

libre de vivre et d’assumer pleinement sa diversité culturelle. Mais il arrive qu’il ne soit guère 

encouragé dans cette voie-là ; en reprenant mon exemple, si j’affirme ma composante suisse, 

il se peut qu’on me renvoie à mon autre appartenance, en soulevant le fait que je ne sois pas 

blanche. Mais si j’affirme ma composante sénégalaise, je peux avoir en retour des regards 

interrogateurs et méfiants lorsqu’on découvre mes tenues vestimentaires, typiquement 

occidentales. « […] Ce qui détermine l’appartenance d’une personne à un groupe donné, c’est 

essentiellement l’influence d’autrui ; l’influence des proches […] qui cherchent à se 

l’approprier, et l’influence de ceux d’en face, qui s’emploient à l’exclure » (Maalouf, 1998, p. 

33).  

 

Cette recherche m’a permis de découvrir d’autres manières de penser et de se représenter en 

tant que personne métisse comme, par exemple, pouvant paraître tout autant originaire des 

Iles Caribéennes que des pays d’Amérique Latine. J’ai ainsi pris du recul par rapport à mes 

conceptions sur le métissage ce qui ne peut être que constructif pour la suite de mes 

développements personnel et relationnel. 

Reste cependant une difficulté à surmonter ; aurai-je un jour le sentiment de réellement 

appartenir à mes deux cultures ? Parviendrais-je à me sentir proche de la population suisse 

lorsque je suis en Suisse et de la population sénégalaise lorsque je suis au Sénégal ? En ce qui 

concerne la Suisse, un long chemin a déjà été parcouru mais quant au Sénégal, il me faudra 

certainement encore quelques voyages au pays de mon père pour m’imprégner de la culture et 

me sentir proche de cette dernière. 

 

La recherche que j’ai effectuée peut être considérée comme une première partie d’un travail 

plus conséquent. J’ai ainsi imaginé un prolongement ou une suite à donner à cette recherche. 

L’idée d’avoir une population métisse serait la même, mais cette fois-ci, les genres se 

mélangeraient. Les personnes interviewées seraient donc des hommes et des femmes, 

d’origine suisse (mère) et d’origine africaine noire (père) ; leur nombre serait plus important 

que celui choisi pour mon travail de mémoire. Afin de faire un parallèle et de permettre des 

comparaisons, mon choix de personnes s’orienteraient vers un nombre d’au moins 10 hommes 

et 10 femmes. Une option qui serait possible de rajouter concernerait le lien entre ces hommes 

et ces femmes afin de mieux voir s’il y a une différence entre les genres ; le fait de prendre 



89 

 

des frères et des sœurs pourraient alors apporter des données significatives. L’âge ne serait 

toujours pas un critère pris en compte. 

Un autre élément serait à inclure pour une suite de la recherche. En effet, un phénomène 

minimisé dans mon travail de recherche et qui est inhérent au processus de métissage est le 

concept d’altérité. Durant ma recherche, je me suis rendu compte qu’il était, en réalité, surtout 

question du regard des gens posés sur soi et l’interprétation que l’on en fait. Mais ma 

réflexion s’est essentiellement focalisée sur les histoires de vie des personnes métisses et leur 

situation en tant que telle, dans le passé et actuellement. Mais les autres, que ce soit 

l’entourage familial ou amical et les personnes rencontrées tout au long d’une vie jouent 

également un rôle dans la construction identitaire de chaque individu. Ces autres peuvent être 

considérés comme une richesse sur les plans culturel et humain (Comité de liaison pour 

l’alphabétisation des immigrés (CLAPEST, 1988)) ; « la découverte de l’altérité est [donc] 

celle d’un rapport, non d’une barrière » (Claude Lévi Srauss, s.d., cité par Perotti, 1989, p. 

91). 

 

Il a été important, pour mon développement personnel, d’aller à la rencontre de quelques 

personnes métisses et de découvrir et d’essayer de comprendre d’autres expériences de vie. Je 

pense que cette démarche m’a permis une ouverture d’esprit et une prise de distance par 

rapport à mon vécu et mes conceptions du métissage. J’ai vécu cette recherche comme un 

voyage intérieur où je suis partie explorer un monde que je refusais de voir et de découvrir : le 

monde du métissage. J’ai ainsi pris le temps de me redécouvrir et d’affiner ce lien avec ma 

culture sénégalaise que j’apprends à connaître, petit à petit.  Je me rends compte que j’ai trop 

souvent voulu résister et renoncer à ma culture africaine ; et je réalise que même si je tente de 

la renier, elle sera toujours présente car elle fait partie intégrante de mon Moi et que sans elle, 

je ne serais pas moi, telle que je suis aujourd’hui et tel que je serai demain. Je ne me 

représente plus comme deux moitiés qui n’auraient pas les mêmes valeurs et auxquelles je 

n’accorderais pas la même importance ; je rejoins les propos de Maalouf (1998) qui énonce 

que « […] l’identité métisse n’est pas formée d’un je et d’un tu mais de deux ou plusieurs je, 

plutôt de deux ou plusieurs il » (p. 235).  

  

Les rencontres faites durant mon travail ont joué un rôle important puisque c’est un 

phénomène qui fait partie inhérente du processus de métissage et de son mode être qui se veut 

« pluriel, et non multiple : il est addition, non multiplication […] ; il n’est pas simple 



90 

 

dédoublement de la personnalité, il accueille potentiellement une pluralité d’individualités (au 

gré de rencontres) […] » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 236).  

Je saisis ainsi, petit à petit, les apports enrichissants amenés par le fait d’être de deux cultures 

différentes et ce que cela représente non seulement pour moi-même mais également pour les 

personnes qui m’entourent. Comme le disait Montaigne, « un honnête homme, c’est un 

homme mêlé » (De Montaigne, 1998, cité par Laplantine, 1999, p. 76 ; voir aussi Gruzinski, 

1999) ; dans ce cadre-là, toute identité dite entière ne serait alors que vanité (Laplantine & 

Nouss, 1997).  

Je ressens à présent l’envie d’être pleinement moi-même, c’est-à-dire, une personne à la fois 

suisse et sénégalaise, avec ses spécificités identitaires et qui n’a plus, désormais, ni peur et ni 

honte d’être différente, d’être tout simplement métisse. 

 

 

 

« Je suis mille possibles en moi ; mais je ne puis me résigner à n’en vouloir être qu’un 

seul » (Gide, s.d, cité par Bastide, 2006, p. 5). 

 

 

 

 
 

 



91 

 

10.   Références bibliographiques 
 

Abou, S. (1992). Cultures et droits de l’homme. Paris : Hachette. 

Balandier, G. (1989). Diversité et richesse des cultures. In E. Bérard, A. Seksig & H. Trublin-

Savoye, Connaissance et rencontre des cultures à l’école (pp. 11-12). Paris : CRDP.  

Bastide, R. (2006). Anatomie d’André Gide. Paris : L’Harmattan. 

Berger, G. (2000). Se connaître et s’inventer. Les cahiers pédagogiques : notre métier,  

 notre identité, 380. Paris : CRAP.   

Bertaux, D. (1997). Les récits de vie. Paris : Nathan. 

Braudel, F. (1985). La méditerranée. L’espace et l’histoire. Paris : Flammarion. 

Charmillot, M. & Dayer, C. (2007). Démarche compréhensive et méthodes qualitatives : 

clarifications épistémologiques. Recherches qualitatives, 3. Hors-série : Bilan et 

prospectives de la recherche qualitative, 126-139 [Revue électronique de 

méthodologie].  

Accès : http://www.recherche-qualitative.qc.ca/hors_serie_v3/Charmillot_et_Dayer-

FINAL2.pdf (consulté le 8 mai 2009). 

Centre pour la recherche et l’innovation dans l’enseignement. (1989). L’école et les cultures. 

Paris : OCDE. 

Comité de liaison pour l’alphabétisation des immigrés. (1988). Pluralité des cultures : un 

apprentissage de la solidarité. In E. Bérard, A. Seksig & H. Trublin-Savoye, 

Connaissance et rencontre des cultures à l’école (pp. 85-86). Paris : CRDP.  

De Certeau, M. (1987). Economies ethniques : pour une école de la diversité. In Centre pour 

la recherche et l’innovation dans l’enseignement. L’éducation multiculturelle. Paris : 

OCDE. 

De Montaigne, M. (1998). Essais. Paris : Flammarion. 

De Villanova, R. & Vermès, G. (Ed.) (2005). Le métissage interculturel : créativité dans les 

relations inégalitaires. Paris: L’Harmattan.  

Demazière, D. & Dubar, C. (1997). Analyser les entretiens biographiques : l’exemple de 

récits d’insertion. Paris : Nathan. 

Devereux, G. (1967). La renonciation à l’identité : défense contre l’anéantissement. Revue 

française de psychanalyse, 31(1), 101-142.  

Dupré, P.  (1972). Encyclopédie du bon français dans l'usage contemporain. Paris : Trévise. 



92 

 

Ferréol, G. & Jucquois, G. (Ed.) (2003). Dictionnaire de l’altérité et des relations 

interculturelles. Paris : Armand Colin. 

Groulx, L.H. (1999). Le pluralisme en recherche qualitative : essai de typologie. Revue suisse 

de sociologie, 25(2), 317-339. 

Gruzinski, S. (1999). La pensée métisse. Paris : Fayard.  

Hannerz, U. (1990). The world in Creolization. Africa, 57, 546-559. 

Huston, N. (1999). Nord perdu. Arles : Actes Sud. 

Iglesias, R. F. (2007). Les couleurs de la perte : de la construction identitaire des premières 

générations en situation d'acculturation comme exemple de transaction sociale. 

Mémoire en Sciences de l’éducation, Université de Genève.  

Kaufmann, J.-C. (1996). L’entretien compréhensif. Paris : Nathan. 

Kaufmann, J.-C. (2004). L’entretien compréhensif. Paris : Fayard. 

Kristeva, J. (1988). Étrangers à nous-mêmes. Paris : Fayard.  

Lemdani, M. (2004). Transhumer entre les cultures : récit et travail autobiographique.  

Paris : L’Harmattan. 

Laplantine, F. (1999). Je, nous et les autres. Paris : Fayard. 

Laplantine, F. (2007). Ethnopsychiatrie psychanalytique. Paris : Beauchesne.  

Laplantine, F. & Nouss, A. (1997). Le métissage. Paris : Flammarion. 

Laplantine, F. & Nouss, A. (2001). Métissages, de Arcimboldo à Zombi. Paris : Pauvert. 

Le Grand Larousse. (1975). Paris : Larousse. 

Le Littré. (1982). Paris : Garnier Flammarion. 

Le Petit Dictionnaire Hachette. (2003). Paris : Hachette. 

Le Petit Larousse Illustré. (1992). Paris : Larousse. 

Le Petit Larousse Illustré : 100e Edition. (2005). Paris : Larousse.  

Le Trésor de la langue française : Dictionnaire de la langue du XIXe et du XXe (1789-1960). 

(1985). Paris : CNRS. 

Maalouf, A. (1998). Les identités meurtrières. Paris : Grasset & Fasquelle. 

Manço, A. (1999). Intégration et identités. Stratégies et positions des jeunes issus de 

l’immigration. Paris/Bruxelles : De Boeck.  

Mucchielli, A. (2003). L’identité (Que sais-je ? N°2288). Paris : PUF. 

Perotti, A. (1989). L’éducation interculturelle : enjeux et stratégies. In E. Bérard, A. Seksig & 

H. Trublin-Savoye, Connaissance et rencontre des cultures à l’école (pp. 91-92). Paris : 

CRDP.  



93 

 

Pieterse, J.N. (1995). Globalization as hybridization. In M. Featherstone, S. Lash &  

R. Robertson (Eds.), Global Modernities (pp.  45-68). London: Sage Publications Ltd.  

Raulin, A. (2000). L’ethnique est quotidien. Diasporas, marchés et cultures métropolitaines. 

Paris : L’Harmattan.  

Sanseau, P. -Y. (2005). Les récits de vie comme stratégie d’accès au réel en sciences de 

gestion : pertinence, positionnement et perspectives d’analyse. Recherches qualitatives, 

25(2), 33-57 [Revue électronique de méthodologie].  

Accès : http://www.recherche-qualitative.qc.ca/numero25(2)/ysanseau.pdf  

(consulté le 12 mai 2009). 

Schurmans, M.-N. (2003). Les solitudes. Paris : PUF. 

Sibony, D. (1991). Entre-deux. L’origine en partage. Paris : Seuil. 

Trudel, L., Simard, C. & Vonarx, N. (2007). La recherche qualitative est-elle nécessairement 

exploratoire ? Recherches qualitatives, 5. Hors-série : Les questions de l’heure, 38-45 

[Revue électronique de méthodologie].  

Accès : http://www.recherche-qualitative.qc.ca/hors_serie_v5/trudel.pdf  

(consulté le 28 mai 2009). 

Van der Maren, J.-M. (1995). Méthodes de recherche pour l'éducation. Montréal : Presses de 

l'Université de Montréal. 

Wikipédia (2009, 5 mai). Entretien semi-directif [Page Web].  

Accès : http://fr.wikipedia.org/wiki/Entretien_semi_directif 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 



2 
 

11.1  Journal de mémoire 
 

13 novembre 2008 

 

Rendez-vous avec Mme Lemdani le jeudi. Recadrement très utile pour mieux savoir et centrer 

mon étude. Attentes précises. Objectifs précis d’ici Noël. Permet de me motiver et d’être 

moins perdu dans l’avancement de ma recherche. 

Cadre : filles/jeunes femmes métisses. 

Outil : 2 phases ; la 1ère : entretien avec questions ouvertes. Puis, analyse de ces premiers 

entretiens. 2ème phase : questionnaire, entretien semi-directif. Permet de mieux éclaircir 

certains points pertinents relevés lors de l’analyse des premiers entretiens. 

 

Premier rendez-vous pris avec Roxanne pour le mercredi 19 novembre 2008, pour le premier 

entretien. 

Réflexion sur la meilleure manière de commencer l’entretien pour laisser libre cours à la 

discussion. Regarder dans la littérature. Récit de vie. Entretien avec questions ouvertes. 

 

J’avais, au départ, eu envie d’observer et de m’entretenir non seulement avec des filles mais 

également avec des garçons. L’idée d’une comparaison sur deux plans – fille/garçon métisses 

– m’intéressait et se rapprochait de ma situation personnelle. J’avais donc l’intention de 

m’intéresser à quatre personnes, en tout. Mais je me suis vite rendu compte que cela n’était 

guère suffisant pour pouvoir construire réellement un sujet d’étude. Je devais recadrer mon 

champ d’action et donc cibler une population. L’idée d’une comparaison fille-garçon était 

bonne en soi mais demandait un travail de recherche bien plus large que celui que je m’étais 

fixé.  

J’ai alors décidé, en collaboration avec Mme Lemdani, de me focaliser uniquement sur le sexe 

féminin, quelque soit l’âge. De nouvelles variables se dessinaient donc : fille, métisse, mi-

africaine et mi-suisse, de père africain et de mère suisse. 

Au début de ma recherche, j’employais souvent le mot comparaison pour désigner mon 

travail ; mais dorénavant, je ne désire plus faire de comparaisons en prenant telle ou telle 

variable. Je m’intéresse plus à une démarche compréhensive afin de comprendre, comme son 

nom l’indique, les processus marquant chez des filles, jeunes femmes ou femmes métisses. 



3 
 

J’ai déjà effectué trois entretiens et je me rends compte de la diversité entre les récits de vie 

que j’ai eu la chance d’écouter.  

Au début de ma recherche, j’ai fait des hypothèses qui sont, au fur et à mesure que j’avance, 

bousculées, contredites ou confirmées. C’est intéressant d’observer ce va-et-vient incessant 

qui nous emmène à chaque fois sur des chemins différents en élaborant de nouvelles 

hypothèses ou en les modifiant. 

 

28 décembre 2008 

 

Voilà, je me suis entretenue avec 5 personnes de sexe féminin. Je pense m’arrêter là pour la 

récolte de données car mon intention n’est pas de faire une comparaison de récits de vie en 

ayant un maximum de jeunes filles ou femmes interviewées. Je désire simplement entendre 

différents récits de vie et pouvoir ainsi voir diverses manières façons d’être et de vivre son 

métissage. Je me rends compte que chacune de ces personnes, suivant leur trajectoire de vie, 

ressentent d’une manière bien distincte leur appartenance à deux cultures. 

 

3 janvier 2009 

 

Je me rends compte réellement de l’évolution et des mouvements incessants qui se réalisent 

durant une recherche. Ma problématique de départ évolue au fil des jours, des semaines, des 

différentes rencontres et des auteurs que je lis. C’est un réel enrichissement. Le simple fait 

aussi d’expliquer son objet d’étude aux individus que j’interview, ce dernier se différencie de 

mes premiers essais. Je me remets en question ainsi que ce qui dirige ma recherche. Sur quoi 

je veux réellement me concentrer ? Quelles sont mes intentions ? La thématique d’identité 

culturelle est l’idée de base sur laquelle je m’appuie pour partir dans différentes directions. De 

quelle manière, des individus de sexe féminin, vivent-ils leur appartenance à deux cultures 

distinctes, précisément mi-suisse, mi-africaine ? Leurs ressentis dépendent-ils de leur vécu, de 

leur parcours de vie ? Quels sont leurs sentiments par rapport à la notion de métissage ? De 

quelle manière se considèrent-ils et se situent-ils par rapport à ces deux cultures ? Sont-ils 

indifférents, bousculés, perturbés ou au contraire ressentent-ils de la fierté à être de deux 

cultures différentes ? 



4 
 

Toutes ces interrogations alimentent ma recherche ; à travers des lectures, je trouve des pistes 

en mettant en parallèle les récits de vie des différentes filles ou femmes interviewées. Mais, 

d’autres questions surgissent également lors de ces phases de ma recherche. 

 

3 février 2009 

 

Réflexion sur le rejet de notre couleur de peau et par conséquent de notre culture africaine. 

Pourquoi certaines personnes noires ou métisses – comme Amina ou moi – ont ou rejettent 

encore maintenant leur culture africaine, leur couleur de peau. Est-ce relié à l’histoire des 

colonisations, à la traite des noires ? Ce passé est-il toujours présent et nous en ressentons 

encore les conséquences aujourd’hui où nous avons honte d’être de couleur de peau foncée ? 

 

5 février 2009 

 

Il faut que je pense à prendre de la distance avec mes lectures pour effectuer un tri le mieux 

possible qu’il soit. Prendre du recul avec les propos des auteurs. 

Ma récolte de données théoriques touche bientôt à sa fin. Après avoir regroupé différentes 

idées ou citations, j’effectuerai un autre tri et me focaliserais d’abord sur le métissage en 

examinant les concepts qui lui sont liés, tels que l’acculturation, le multiculturalisme, etc. Ce 

sera un autre travail de pointer les concepts les plus pertinents pour mon travail de recherche. 

 

18 février 2009  

 

Je vais commencer un stage dans un Centre de jour, à Genève. (18.02.09) Et le formateur de 

terrain que j’ai récemment rencontré s’est montré enthousiaste par rapport au fait que je sois 

métisse. Une enfant du centre l’est également et rencontre de gros problèmes, notamment lié 

au fait qu’elle soit métisse. Jusqu’à maintenant elle rejetait sa couleur de peau et en même 

temps, ce qui est peut-être contradictoire, elle rejette toutes personnes travaillant dans le 

centre et de peau blanche. Mon formateur de terrain se réjouit de notre rencontre pour voir 

comment elle va réagir. Je ressens alors une légère appréhension. Vais-je me retrouver en 

cette jeune enfant ? Vais-je revivre ce que je ressentais à son âge ? 

 

 



5 
 

24 février 2009 

 

Méthodologie à faire en fonction des différentes étapes, des entretiens crées et menés et de ce 

que je peux en tirer.  

Début du stage en Centre de jour. Rencontre avec l’enfant métisse (Guadeloupe et Suisse) : 

attachement vite de l’enfant. Intriguée. Curieuse. Pose des questions sur mes origines, ma 

famille, mes cheveux, etc. Veut être avec moi souvent, dit qu’elle m’aime alors qu’elle rejette 

tous les autres éducateurs et profs. Une éducatrice m’a dit qu’elle ne peut aimer plusieurs 

adultes en même temps. 

 

Me poser les mêmes questions que j’ai posées aux autres filles ?? 

 

Les entretiens ont permis de prendre de la distance avec mon vécu et de pouvoir voir et 

comprendre le parcours d’autres personnes métisses. 

Une autre prise de distance a ensuite été prise en lisant la théorie où ma question principale 

tout au long de ces lectures était d’arriver à mettre en lumière la signification du métissage, ce 

qui est derrière ce processus ou ce concept (scientifique) et ce qu’il enclenche. 

Nécessité d’expliquer pourquoi j’ai choisi de me centrer sur les filles. Expliquer toute cette 

démarche pour en arriver à me focaliser que sur les filles et femmes. 

 

Rappel : 

I) Vécu, récit de vie, expérience personnelle 

1er jet : autobiographie interculturelle. Retravailler le texte, se rapprocher du « je », 

du « moi », car j’ai été trop en surface. Quelles sont les parties importantes, qu’est-

ce qu’il y a derrière. La théorie aide à analyser ce 1er jet. 

II) Distanciation nécessaire : théorie sur le métissage 

III) Demander à mon frère de faire la même réflexion que j’ai eue, sous la même forme. 

(2ème autobiographie interculturelle). 2 expériences  différentes à l’intérieur d’une 

même famille. 

IV) Distanciation : théorie sur le métissage (Laplantine, Nouss et co.) 

V) Entretiens avec filles et femmes. Analyse de ces entretiens. 2ème rencontre ? 

Questionnaire ouvert (Interview semi-directif.) ? 

 

 



6 
 

28 février 2009  

 

Rencontre avec Mme Lemdani cette semaine. Pression pour pouvoir finir au mois de mai. 

Cadre théorique à relier et mettre en texte. Tâche complexe après un aussi gros travail 

d’assemblages de données. 

Poser le cadre théorique et les questions qui vont me mener à l’analyse des entretiens avec les 

filles. 

Titre de mémoire : Le métissage au féminin ? 

 

10 mars 2009  

 

Stage à La Coudraie : 

Rencontre d’une enfant métisse. Elle me renvoie à ce que j’étais quand j’étais enfant : rejet de 

la culture africaine ; lien direct avec l’environnement, le lien avec sa mère noire. 

Récit de Blanche-Neige : une enfant métisse dit être blanche-neige mais une autre la rattrape 

vite en disant qu’elles, que nous pourrons jamais l’être car blanche-neige est blanche. Même 

sentiment quand j’étais petite. 

 

26 mars 2009  

 

Inscrire au début de l’analyse de quelle manière s’est déroulé la rencontre entre les filles 

interviewées, l’âge qu’elles ont, ce qu’elles font, etc. 

Analyser avec différents points : appartenance à plusieurs pays, identité, entre, etc. 

 

27 mars 2009  

 

• Linda : 23 ans (mai 1986). Etudiante en droit, à l’université de Genève. Rencontrée par 

l’intermédiaire d’une amie en commun. Française-Zaïroise. 

• Roxanne : 22 ans ?? Etudiante en sciences de l’éducation, à Genève. Rencontrée dans 

le cadre de nos études et de cours de danse. Suisse-Kenyane. 

• Amina : 25 ans. Travaille en tant que secrétaire juridique dans une étude d'avocats. 

Présentée par Roxanne. Suisse-Sénégalaise. 



7 
 

• Angie : 32 ans. Enseignante. Rencontrée dans le cadre de cours de salsa. Suisse-

Angolaise. 

• Alice : 10 ans. Ecolière à l’école de Vésenaz. Rencontrée lors d’un stage dans sa 

classe, quand elle était en enfantine. Suisse-Congolaise. 

  

28 mars 2009  

 

Préciser que je voulais rencontrer d’autres filles vivant en Suisse, avec un père d’Afrique 

noire. Toutes sont nées en Suisse ; toutes sont d’origine suisse et africaine sauf une qui est 

d’origine française et africaine. 

 

Conclusion ? Introduction ? 

Cette recherche sur le métissage me permet finalement d’approfondir une thématique, un 

concept qui m’a souvent interpellé, bousculé et questionné. Le point de départ de ce mémoire 

est aussi une volonté d’en savoir plus sur qui je suis et ce que je représente, plus pour moi-

même que pour les autres.  

 

27 avril 2009  

 

A ne pas oublier avant la reddition du mémoire : 

- Changer les prénoms 

- Regarder après chaque « : » si la citation qui suit est avec une majuscule 

- Résumé du mémoire 

- Table des matières 

- Remerciements 

- Annexes : entretiens, journal de mémoire, autobiographie interculturelle, entretien 

avec mon frère 

 



8 
 

11.2  Mon autobiographie interculturelle 
 

Introduction 

Si je devais me présenter, voilà ce que je dirai: je m'appelle Rachel Faye, je suis étudiante à 

l'université de Genève en Sciences de l'éducation, je suis sénégalo-suisse et donc métisse. Il 

est important pour moi de le préciser, mais est-ce réellement nécessaire? 

 

Mon père africain 

Mon père ayant vécu une histoire difficile dans son pays natal a toujours repoussé le moment 

de nous parler, à mon frère et moi, de ce qu’il avait traversé. A ses yeux, nous n’étions ni 

assez grands ni matures et donc pas prêts à écouter son récit. Voulait-il nous protéger ou 

plutôt se protéger lui-même ? Mais de quoi ? J’ai réellement du mal à comprendre. Il y a donc 

un effet contradictoire dans mes ressentis. Dans un sens, je reniais mes origines africaines et 

dans l’autre, j’en voulais à mon père qu’il ne nous dévoile pas son histoire.  

Je me suis toujours sentie proche de mon père et nous avons toujours eu une relation forte. 

J’étais SA fille. Il était MON père africain et noir. J'apprécie tout particulièrement une de ces 

caractéristiques de la culture africaine où le père est très protecteur avec sa fille. 

 

Influence de la culture dans la construction de sa propre personnalité 

J’ai forgé ma personnalité, petit à petit, en étant sans cesse tiraillée entre mes cultures suisse 

et africaine.  

Mes attitudes et mes réactions reflètent également cette double appartenance; ma mère me fait 

souvent des remarques en me disant que l'on ressent bien qu'il y a du sang africain qui coule 

dans mes veines, lorsque je demande qu'on ne me stresse pas et qu'il faut être relax. Tandis 

que dans mon travail, je suis très organisée et perfectionniste ce qui me fait plus penser à la 

culture suisse. Il est étonnant de noter, et cela me réjouit, que la culture suisse ne m'a pas 

totalement envahie malgré le fait que je vive dans ce pays et que l'influence sénégalaise, 

même si elle est peu visible, est bien présente au quotidien à travers mes actions.  

 

 

 

 

 



9 
 

Ma culture africaine 

- Durant ma scolarité obligatoire 

La question de l'appartenance à deux cultures a toujours été présente mais j'en ai réellement 

souffert et je me suis beaucoup interrogée dès la fin de mes années à l'école primaire jusqu'en 

fin du collège.   

A l’école primaire, mon frère et moi étions les seuls enfants noirs de l’école de campagne où 

nous allions. Je m’en souviens comme si c’était hier. Cela me dérangeait même si je n'ai 

jamais eu ou entendu de remarques racistes au sujet de mon frère ou moi. Je me sentais 

différente par rapport à toutes mes camarades. Je refusais d'accepter cette couleur de peau; 

j'avais l'impression que tous les regards étaient sur moi et je ressentais que des ondes 

négatives. J’ai toujours senti en moi une différence. Différence par rapport aux autres car 

lorsqu’on a 8 ans, on pense souvent à être comme ses camardes de classe pour être inclus dans 

un groupe.  

 

Au cycle d'orientation, j'étais mal dans ma peau et très renfermée sur moi-même. Avec du 

recul, en revoyant des vidéos de cette époque de l’adolescence, je ne me suis pas reconnue. 

Etais-je réellement comme ça, si transparente, renfermée et peu sûre de moi ? Ce n’est en tout 

cas pas la jeune femme que je connais aujourd’hui. 

 

Jusqu’à la période du collège, j’ai souvent ressenti ma différence culturelle comme une note 

négative. Je n’en parlais jamais, ni avec mes copains ou copines et encore moins en famille. 

Cela a certainement eu une influence sur mes réactions de rejet par rapport à cette culture 

africaine.  

Je me rappelle une amie qui me taquinait souvent en affirmant que j'étais noire et je me 

souviens de ma réaction: « Non! Je ne suis pas noire! » Elle ne comprenait pas mon 

entêtement et en riait. 

 

Durant mon cursus obligatoire, je n’ai jamais rencontré de personnes de même origine ou 

couleur de peau que moi. Tous étaient blancs malgré le fait que certains soient de deux 

origines différentes. Est-ce était un hasard que je me fasse des amis principalement de couleur 

blanche et ce même au collège? 

 

Je n’ai donc jamais eu de problème d’intégration ; j’avais mon groupe d’amis avec lesquels 

nous n’abordions, à mon souvenir, peu voire jamais mon appartenance à deux cultures 



10 
 

différentes. Je pratiquais beaucoup de sports, que ce soit la danse, l’athlétisme ou les agrès et 

je prenais un grand plaisir à jouer d’un instrument de musique, le piano. Dans tous ces 

contextes, je me sentais libre et totalement autre. J’oubliais qui j’étais, mes origines et ma 

couleur de peau. Je rêvais d’être la première athlète suisse et noire à fouler le sol international 

pour de grandes manifestations. 

 

- Un déclic 

Un déclic a eu lieu lors de ma neuvième année au cycle d’orientation. Mon enseignante de 

français a alors demandé à la classe de faire un petit travail sur une personne de notre choix en 

relatant son parcours, son vécu et ses expériences passées et du moment. Cette personne ne 

pouvait, cependant, pas être choisie au hasard : elle serait, à nos yeux, un héros. J’ai alors 

choisi mon père. Le choix pour moi était évident. 

J’ai tout de suite su que j’étais prête à écouter le récit de mon père et à partager son histoire 

avant que nous rentrions dans sa vie.  

C’est alors la première fois que mon père m’a parlé de lui et de sa vie africaine. J’étais émue 

et fascinée. Il était difficile pour moi de me dire que la personne qui se racontait était le 

personnage principal de l'histoire. C’est comme si mon père avait eu deux vies et enfin, je 

pouvais connaître cette première qui est à la base de tous mes questionnements. J’étais 

heureuse et me sentais privilégiée que mon père et moi, nous nous retrouvions en tête à tête 

pour parler des rencontres, de ses expériences, ses joies, ses peines et ses souffrances. 

 

- Comme une différence 

Cela me gêne de l’écrire, mais je ressentais comme une honte à être noire. Je crois que le fait 

d’être de deux origines ne me dérangeait pas, dans le contexte scolaire et mes activités 

extrascolaires, du moins. Mais le fait que cela se voit autant par la couleur métissée de ma 

peau, me perturbait beaucoup. Ma différence se voyait tant. J’aurai voulu être plus discrète : 

être blanche. 

 

Aujourd’hui encore, j’ai des réflexes qui heureusement tendent à disparaître, petit à petit. Il 

m’arrive parfois, lorsque je suis à la montagne, dans les téléphériques, d’observer si mon père, 

mon frère et moi sommes les seules personnes de couleur. Comme c’est souvent le cas, je 

prends l’habitude et cela ne me touche plus. Mais quelques années auparavant, cela me gênait 

réellement d’être la seule métisse dans un lieu aussi fermé. Je ne me sentais pas à l’aise et 

j’avais l’impression que toutes les personnes présentes autour de moi notaient cette différence. 



11 
 

Le fait est que la plupart du temps,  je n'assume pas d'être métissée et cette différence entraîne 

une peur ; peur de ne pas être acceptée au près de personnes car je suis mi blanche-mi noire. Il 

m'est arrivé de ressentir une grande appréhension lorsqu'on me présente auprès de nouvelles 

personnes. Lorsque j'arrive dans une nouvelle école, je m'interroge toujours si je vais être la 

seule enseignante de couleur. Je n'ai encore jamais rencontré d'enseignant noir ou métis. Par 

exemple, lorsque j'apprends par l'intermédiaire d'une amie qu'elle connaît tel ou tel enseignant 

dans une école où je vais et que cette dernière l'a aidée à trouver un logement au Burkina 

Faso, je m'imagine forcément que cette personne n'est pas blanche de peau. Quelle déception 

lorsque je la rencontre et que je découvre qu'elle n'est ni noire ni métisse.  

Pourquoi suis-je autant en attente? Je pense que cela me rassurerait d'être dans une école où 

les enseignants sont de différentes cultures et de savoir de quelle manière ils ont été acceptés 

par leurs collègues et les parents des élèves. 

 

- Comme un enrichissement 

Avec le temps, les rencontres que j'ai pu faire et les différentes expériences vécues 

quotidiennement, cela m'amène à voir d'une autre manière mon appartenance à la culture 

sénégalaise. Mon entourage au niveau amical est très ouvert à cette culture africaine et mon 

pays d'origine. Ils envient ma couleur de peau, alors que j'ai passé les 15 premières années de 

ma vie à la détester. Ce n'est alors pas facile de changer totalement de point de vue et d'en 

avoir un différent. Lorsque je dis que je suis d'origine sénégalaise, les différentes personnes 

que je rencontre souligne la beauté du pays et loue leur manière de vivre. J'ose désormais dire 

que je suisse et sénégalaise. C'est désormais un point que je mets en avant et dont je n'ai pas 

honte. 

En classe, lors de stages ou de remplacements, les enfants sont curieux de connaître d'où je 

viens et me posent des questions sur cette région africaine. J'ai dû plaisir et je suis fière d'en 

parler. 

J'ai dernièrement fait un stage dans une classe de 2P, où j'ai commencé à lire aux élèves un 

livre pris au hasard dans la bibliothèque de la classe. J'ai découvert, au même rythme que les 

enfants, cette histoire parlant d'une jeune fille africaine, qui dans la cadre d'une pièce de 

théâtre avec sa classe, obtient le rôle du personnage principal, la Belle au bois dormant. J'ai 

craint que les élèves fassent une remarque, pensant que j'avais choisi exprès ce livre mais ils 

étaient intéressés par l'histoire et ne s'arrêtaient pas à la question de la couleur de peau. Je leur 

alors demandé ce qui changeait de l'histoire originale de la Belle au Bois dormant; ils ont bien 

sûrs tous notés qu'elle était en réalité blanche mais qu'est-ce que ça change réellement? 



12 
 

Durant ce même stage, une maman d'élève m'a même félicité en soulignant le travail que je 

faisais avec la classe et me demandant si je pouvais venir l'année prochaine enseigner dans 

cette école. J'ai été touchée car non seulement mon travail était reconnu mais également car il 

n'a pas du tout été question de mon origine et de ma différence de couleur de peau. 

 

C'est à l'université où je me suis rapprochée d'une étudiante d'origine kényane. C'est la 

première fois où je parviens à me lier d'amitié avec une personne de même couleur que moi.  

Nous parlons souvent de  nos deux origines; nous sommes toutes les deux à la recherche de 

réponses à des questions liés à cette double appartenance. Mais de manière bien semblable. 

Cette amie veut prendre une année sabbatique pour vivre au Kenya et y apprendre la langue.  

Elle, contrairement à moi, n'a jamais eu un réel conflit avec sa culture africaine et a toujours 

été fière d'être métisse. Elle a d'ailleurs été très étonnée lorsque je lui ai raconté mes 

difficultés à accepter ma couleur de peau. Elle ne comprenait pas comment j'ai pu rejeter cette 

culture si riche.  

Je fais également depuis deux ans de la danse africaine ce qui était encore impensable il y a 

plusieurs années en arrière ne voulant absolument pas être en relation avec quoique ce soit me 

rappelant ma culture d'origine. 

Ces deux nouveaux points signifient-t-ils, sont-ils des preuves que je me suis ouverte à la 

culture africaine et que je parviens finalement à l'accepter?  

 

A la recherche d'un "chez moi" 

En Suisse, à Genève, j’ai donc mis du temps à me sentir chez moi. Cette différence de couleur 

de peau prenait une place si importante dans mon quotidien.  

J’aimais les voyages que nous faisions à l’étranger avec mes parents, que ce soit à Cuba ou en 

République Dominicaine. J’y trouvais une population "comme moi" et qui nous prenait, mon 

frère et moi, pour des locaux. J’aimais ce sentiment. Je me sentais à l’aise avec cette couleur 

de peau métissée. Je plaignais même ma mère, ayant une peau blanche, de se retrouver dans 

un pays métissé ; je m’étonnais de la voir si rayonnante. Pourquoi cela ne la dérangeait-elle 

pas d'être "si "différente ? 

Je n’avais donc qu’une hâte, c’était d’aller au Sénégal. Les gens verraient que je suis un peu 

comme eux. Je ne sentirais pas tous ces regards interrogateurs : mais d’où vient-elle cette 

jeune femme ? 

Souvent lorsque je rencontre quelqu’un, une question qui vient assez rapidement est la 

suivante : « d’où viens-tu ?»  Alors souvent, je réponds simplement que je suis née en Suisse. 



13 
 

Mais forcément, les gens sont curieux et me demandent : « mais de quelle origine es-tu ? » 

C'est alors toujours un challenge de deviner d’où je viens et j’entends alors: Brésil ? 

République Dominicaine ? Cuba ? Ile Maurice ? Ile de la Réunion ? Mais, étonnamment, ils 

ne disent jamais Sénégal. Lorsque je dis mon pays d'origine, ils s’exclament : « Mais non ! 

Sénégal ! Je n'aurai jamais pensé ! Tu n’as pas vraiment les traits d'une sénégalaise ! »  Alors 

lorsque je rencontre des sénégalais, la réaction est encore plus forte. C'est seulement au 

moment où je dis mon nom de famille qu'ils me croient mais n'en reviennent toujours pas. Ces 

discussions me vexent et je les évite. Certains pourtant me disent que c'est un point positif car 

je suis une personne multiculturelle et internationale. Je n'arrive pas encore réellement à le 

voir de cette manière mais il est certain que cela m'éviterait des moments d'énervement. 

 

- Mon voyage sur terre sénégalaise 

Dans le cadre d’un cours à l’université, Gestion de projet, j’étais amenée à trouver une classe 

qui m’accueillerait pour réaliser un projet. Nous avions la possibilité de faire ce stage à 

l’étranger, ce qui m’intéressait énormément. L’envie de partir au Sénégal m’est venue 

rapidement. Je me suis dit que ce serait justement l’occasion de découvrir enfin mon pays et 

surtout ma famille. J’ai commencé à entreprendre des démarches en contactant une cousine 

africaine étudiant à Lyon qui m’a dit pouvoir faire le lien assez facilement entre le Sénégal et 

moi. 

J’avais, au début, pensé partir seule. Je me disais que ce voyage, je voulais le faire pour moi, 

pour compléter mon arbre généalogique et connaître mes racines africaines. Mon entourage 

m’a cependant déconseillé de partir seule, anticipant certainement les réactions que pourrait 

créer ma venue au Sénégal et les émotions intenses qui allaient s’en dégager.   

Deux amies étudiantes de la même volée en Science de l’éducation ont été très intéressées par 

l’idée d’aller dans une classe sénégalaise faire ce stage.  

Je partais donc ravie et étonnamment avec peu d’anxiété et d’appréhension. Je pense que je ne 

réalisais pas réellement que j’allais à la découverte d’une partie de moi et de mon père.   

Mais une fois sur place, tout est allé très vite. Je rencontrais chaque jour un ou plusieurs 

membres de ma famille et récoltais les pleurs et les cris de joie provoquée par ma venue. 

Certains me considéraient tel un miracle alors que pour moi, la plupart était des étrangers. Ils 

me prenaient dans leurs bras, me touchaient et me parlaient dans des langues que 

malheureusement je ne comprenais pas, le wolof ou le sérère. Mon père n'étant pas revenu 

depuis plus de 30 ans, certaines personnes qui l'avaient connu étant jeune, pensaient qu'il était 

décédé des suites de sa maladie. Alors en me voyant, tout un passé a resurgi; je leur ai montré 



14 
 

des photos de ma famille et ils n'en croyaient pas leurs yeux de voir mon père entouré de ses 

proches. Ils étaient très émus en voyant ce que mon père avait pu construire. 

 

Je m suis sentie oppressée à des moments. On me regardait avec des yeux remplis d'émotions 

et d'étonnement que ce soit au sein de ma famille ou lorsque nous marchions dans les rues. Je 

retrouvais ce que j'avais pu ressentir à Genève. Ne voyaient-ils pas que j'étais "comme eux", 

c'est-à-dire, africaine? Je pensais que j'allais enfin me sentir chez moi et pouvoir me fondre 

dans la masse puisque j'étais dans une population métissée ou noire. Et non, je me trompais. 

La population ne faisait pas la différence entre mes amies, blanches de peau donc, et moi. Ils 

nous appelaient les «toubab» ce qui signifie blanc en sérère. Ils nous mettaient dans une 

même catégorie. J'étais perturbée à l'idée que dans mon pays d'origine, ils me prennent 

réellement pour une étrangère. Ce n'est absolument pas ce à quoi je m'attendais.  

En Suisse, je me sens parfois étrangère et peu à l'aise en me focalisant sur ma couleur de peau 

et au Sénégal, la population me met dans la catégorie toubab. Ai-je réellement un chez moi 

alors? Où est-il? Y a-t-il un endroit où je me sentirais réellement à l'aise? 

 

Mon frère 

On me dit souvent que je n'ai pas réellement les traits d'une sénégalaise. Mon frère, Florian, 

est dans le même cas; les gens le prennent pour un indou. Mais cela n’a pas l’air de le 

déranger absolument pas et il en rigole même. 

 

Ma mère m’a dernièrement rappelé un épisode qui s’était déroulé lorsque mon frère était en 

4P. Son enseignante avait été étonnée d’une remarque de Florian lors d’une séance 

d’éducation physique. Il lui avait dit en la regardant droit dans les yeux : « ce qui est sûr, c’est 

que moi, je suis métis ! »  

Florian a dû effectuer le même travail que j'ai fait en dernière année du cycle d'orientation sur 

le récit d'une personne que je considérais comme un héros. Voyant que mon travail avait reçu 

un très bon résultat, il a simplement voulu reproduire ce que j’avais fait. Mais n’aurait-il pas 

voulu que notre père lui raconte la première partie de sa vie ? N’en ressentait-il pas le besoin ? 

Ou n'avait-il peut-être pas envie d'affronter ce regard de mon père rempli d’émotions ? 

 

 



15 
 

11.3  Entretien avec mon frère 
 

Te rappelles-tu qu’à l’école primaire nous étions les seuls enfants de couleurs de l’école ? 

Cela t’a-t-il dérangé ? 

Fabrice : Oui, je m’en souviens bien. Mais ça me dérangeait pas vraiment. Je faisais pas 

attention à ça.  

Et dans la suite de ta scolarité, as-tu rencontré des personnes métisses ? 

Fabrice : Au cycle, je crois que j’étais toujours le seul black... Enfin, je suis pas sûr. Je crois 

que je me rendais pas trop compte si j’étais le seul métis. Ça ne m’a pas trop 

perturbé ; ça ne m’est même pas resté en tête.  

Ton cercle d’amis était alors composé de personnes blanches majoritairement… 

Fabrice : Oui, je me suis fait pas mal d’amis blancs. Mais j’ai quand même rencontré des 

black, même maintenant j’ai aussi des amis black. Mais je fais pas vraiment attention 

à la couleur de la personne ; c’est pas ce que je regarde chez quelqu’un en tout cas. Je 

vois tout de suite si je vais m’entendre avec la personne qu’elle soit blanche, noire, 

jaune, etc.  

Avec tes amis, est-ce que cela vous arrive de parler de vos origines ? 

Fabrice : Non pas vraiment…en fait, on parle quasiment jamais des différentes origines. Moi 

je parle jamais du Sénégal en tout cas avec mes potes.  

 

Lorsque que je te dis bicultuturelle, suisse-africain, à quoi cela te fait-il penser ?  

Fabrice : Noir  - blanc ; chaud – froid. (Il rigole) 

Te sens tu plus africain que suisse ou vice-versa ?  

Fabrice : Je me sens comme un Suisse bronzé. Pour moi, je suis suisse à 100% car je connais 

que ce pays. Je connais en tout cas très mal le Sénégal, voire pas du tout. Je suis 

suisse même dans ma manière d’être.  

 

Souvent lorsque tu rencontres de nouvelles personnes, elles essayent de deviner d’où tu 

viens, elles pensent que tu es d'origine indoue. Que ressens-tu à ce moment-là ? Te sens-

tu vexé ou cela te fait-il sourire ? 

Fabrice : Alors j’aime pas du tout qu’on me dise ça. Il me semble que j’ai pas une tête 

d’indou, non ?! Je préfère qu’on ne voie pas ce détail. Pour moi, être black, c’est un 

détail. J’aimerais qu’on me voie moi… Pour moi, je suis Florian avant tout.  



16 
 

Comment gères-tu ta biculturalité dans ton quotidien ? Cela te pose-t-il des problèmes ? 

Fabrice : Non, ça me pose pas vraiment de problème. Une fois, au hockey, un adversaire 

m’avait insulté. J’avais reçu des insultes racistes. Mais ça m’avait juste trop énervé ; 

ça ne m’avait pas vraiment blessé plus que ça. J’ai continué mon match après, et je 

me suis bien défoulé et ma colère est passée.  

Que ressens-tu à être métissé ? Cela t’interroge-t-il ? Te réjouit-il ? Ou te laisse-t-il 

indifférent ? 

Fabrice : Je suis plutôt content car comme je suis métis on peut pas vraiment tout de suite 

savoir d’où je viens. Tout le monde se demande d’où je viens et les gens se posent 

des questions ; je trouve ça marrant.  

Qu’est-ce que tu leur réponds alors ? 

Fabrice : Ben...Je leur dis que…Je suis ni vraiment l’un ni vraiment l’autre, ni vraiment noir, 

ni vraiment blanc. Ça entraîne des questions et des discussions intéressantes. 

 

As-tu envie, ressens-tu le besoin de découvrir ton pays d’origine ainsi que toute ta 

famille africaine ? 
Fabrice : Oui bien sûr, ce sera sûrement très intéressant.  

Mais ce n’est pas vraiment un besoin ou un manque sinon j’y serais déjà allé. Mais 

comme avec papa on n’en parle jamais, je ne m’en suis tout simplement pas 

intéressé.  

Pour l’instant, je n’ai pas de regrets d’y avoir jamais été car je connais pas. 

 



17 
 

11.4  Entretien avec Roxanne 
 

Je vais commencer par te demander si tu es née à Genève ? 

Roxanne : Oui, je suis née à Genève. 

Raconte-moi d’où tu viens, quelles sont tes origines… 

Roxanne : Ma mère est née à Adelboden, en Suisse allemande, et mon père vient du Kenya, 

tout près de la côte. Ils se sont rencontrés à Genève et moi je suis née à Genève. 

Donc tu as passé toute ta scolarité obligatoire à Genève... 

Roxanne : Oui, j’ai fait tout ici. 

Dans quel quartier étais-tu ? 

Roxanne : Durant toute ma scolarité, enfin, enfantine, primaire et cycle, j’étais à Meyrin. Et 

après, pour le collège, je me suis rapproché de la ville, et j’étais à Rousseau. 

 

Gardes-tu des bons souvenirs de ces moments passés à l’école ? 

Roxanne : Alors…en enfantine et en primaire, c’est des périodes dont je me souviens pas 

vraiment ; en tout cas s’il y a eu des mauvais moments, ils ne sont pas restés gravés 

dans ma tête. Au cycle… (elle réfléchit) j’ai un peu moins de souvenirs…ouais, je 

me rappelle un peu moins des anecdotes de l’école primaire. Je n’ai pas de récits 

dramatiques. Et au collège, oui, je crois que j’ai trop adoré le collège. 

Pourquoi est-ce que tu as trop adoré le collège ? 

Roxanne : Alors quand j’y étais, je détestais. (elle rigole) Je n’aimais pas y aller. 

Qu’est-ce que tu n’aimais pas ? 

Roxanne : Je trouvais qu’il y avait tout le temps beaucoup trop de travail à faire, les profs ne 

me convenaient pas, il y avait des gens que je n’avais pas forcément envie de voir. 

J’ai seulement aimé le collège pour les gens que j’ai rencontrés et le groupe de 

copines qu’on était. Avec quelques de copines, on est carrément parties en voyage à 

l’Ile Maurice. C’était l’été de la troisième à la quatrième ; c’était vraiment trop 

cool. 

Le groupe de copines avec qui tu étais au collège, tu ne les connaissais donc pas 

d’avant ? 

Roxanne : Alors, Angélique, je l’ai connue avant, à l’école primaire. Vlora, du cycle. Et 

Amélia et Shubra, je les ai connues au collège. 

 



18 
 

Parmi ce groupe de filles, y en a-t-elles qui ont des origines autres que suisses ? 

Roxanne : Oui, Angélique. 

Avec Angélique que t’as connu à l’école primaire, vous avez le même âge ? 

Roxanne : Oui, on a le même âge. On a été dès la 4P dans la même classe. 

Et d’où vient-elle ? 

Roxanne : Elle est rwandaise. Elle est née ici, à Genève, mais elle est de deux parents 

rwandais. 

 

Que ce soit à l’école primaire, au cycle, au collège ou à l’uni, te rappelles-tu si les 

personnes que tu côtoyais ou côtoies toujours étaient ou sont d’origines culturelles 

diverses ? 

Roxanne : En tout cas, en enfantine, si je me rappelle bien, j’étais la seule personne métissée. 

Et il y avait une noire si je me souviens bien. Et à l’école primaire aussi, c’était plus 

des personnes soit italienne, espagnole, portugaise, kosovars. Et après, il y a eu 

Angélique en 4P, donc on était les deux seules et je crois dans la classe parallèle, il 

devait y avoir une indienne ; mais ce n’était pas forcément nos amis. Et du coup, 

j’étais plus avec des personnes d’origine européenne. J’ai pas non plus vachement 

affirmé…je n’ai pas revendiqué mon appartenance à la communauté noire. Mais 

c’est venu plus tard, en fait. Quand j’étais petite, j’étais vachement plus à me dire : 

« Oh, j’aimerais des cheveux lisses, des cheveux qui tombent et quoi soient longs. » 

Ça m’embêtait quoi. 

Du fait d’être la seule personne métisse à l’école primaire, comme tu dis, qu’est-ce que 

ça te faisait ? Cela te perturbait-il ? Te dérangeait-il ? 

Roxanne : Alors ça me faisait rien car j’étais toujours bien intégrée aux autres, je rigolais avec 

tout le monde, je n’avais pas problème avec mes amis. Mais par exemple, au 

moment où on commence à avoir des petits amoureux, et tout ça, je sentais que les 

garçons allaient plus vers ce qu’ils leur ressemblaient ; et un peu moins vers les 

gens comme moi, qui serait de peau métissée ou la peau plus foncée, de style aussi 

indienne. Mais t’es pas marginalisée quand même, ce n’est pas comme si aux 

booms on dansait jamais mais voilà….je le sentais comme ça. Mais ce n’était pas 

au point où je me disais que j’avais plus envie d’aller à l’école. Donc, c’était un 

constat, mais pas un constat qui me faisait peur. 

 



19 
 

Et ensuite, après l’école primaire, est-ce qu’il y a eu d’autres rencontres avec des 

personnes métissées ou de peau foncée ? 

Roxanne : Au cycle, non pas vraiment, j’ai peut-être rencontré une personne black, mais sinon 

j’étais toujours avec Angélique. Mais sinon, en dehors de l’école, j’ai rencontré 

mon amie Aminata. Ça c’était par mon père, car il connaissait sa maman. Au début, 

on se détestait, et ensuite on s’est lié d’amitié. C’est quand on est parti au Kenya 

qu’on est devenu amie. Parce qu’ils étaient aussi là-bas dans le même hôtel que 

nous. A ce moment-là, je me suis peut-être plus rapprochée de ma culture, mais 

elle, elle n’était pas à fond là-dedans. On se disait : « Ah ce serait bien qu’il y ait un 

pays que pour les métis, parce qu’on les trouvait beaux. » (elle rigole) On se disait 

qu’ils auraient le droit d’avoir un passeport et puis les autres, non. 

A ce moment-là tu as commencé à t’intéresser à ta culture… 

Roxanne : Oui, je pense que c’est aussi parce que j’habitais avec ma maman. Mes parents se 

sont divorcés et puis à l’école primaire et au cycle, ça, ça ne jouait pas trop. Mes 

parents s’entendaient pas, il y avait des conflits, j’étais obligée d’aller un week-end 

sur deux chez mon père alors que je n’avais pas vraiment envie. Je ne sais 

pas…mais je me suis jamais dit : « Maintenant, je dois m’intéresser à ma culture ! » 

Mais je pense que ça vient aussi du fait que tu sois proche ou pas avec tes parents. 

Et après vers l’époque du collège, mes parents sont devenus plus proches, et ça 

s’est apaisé, on fêtait les Noël ensemble, on se voyait, etc. Ah mais attends… (elle 

réfléchit) Ah oui ! Au cycle, j’étais déjà partie au Kenya avec mon père. Donc, j’ai 

vachement adoré, je voulais retourner là-bas, mais je me disais pas : « Faut que 

j’aie un rapprochement avec ma culture. » Je ne sais pas mais c’est vrai que quand 

t’es à l’école primaire, les enfants, ils s’en fichent, non ?! Les petits enfants, je veux 

dire. J’aurais plutôt eu envie d’être comme tout le monde, plutôt que d’être un peu 

différente et tout. Et puis après, ça a changé. Au collège, en tout cas, je me rappelle 

que j’étais vachement contente d’être métisse, d’avoir un papa qui vient du Kenya 

et ma mère est suisse allemande. Mais sans jamais renier le fait d’être suisse 

allemande non plus. 

Tu saurais expliquer pourquoi ce changement… 

Roxanne : Mmm…je pense qu’en grandissant on réalise qui on est et on a envie de s’affirmer 

et puis de savoir d’où l’on vient. Enfin, moi je trouve que ce n’est pas facile d’être 

métis. Alors oui, le fait d’être métis c’est vachement beau, c’est enrichissant, et tout 

ça, mais ce n’est pas facile non plus. Je pense que quand tu es métis, sauf si tu as 



20 
 

des parents qui vivent avec toi et qui te transmettent chacun la culture…leur culture 

personnelle de manière égale, je trouve que c’est difficile…. (elle réfléchit)….de 

connaître les deux cultures aussi bien l’une que l’autre. Après, ça dépend aussi de 

ton envie, je ne sais pas…quelle relation tu as avec tes parents, à quelle fréquence 

on retourne dans les pays d’origine, où le lieu d’origine de nos parents, etc. Est-ce 

qu’on parle la langue ou pas. Moi, personnellement, je ne parle pas…enfin, je parle 

le suisse allemand, et j’habite en Suisse et que même si j’habite à Genève, je sais 

que c’est pas du tout pareil qu’à Adelboden. Je connais bien Adelboden, j’y vais 

chaque année. Même avant, on y allait deux ou trois fois par année. Je connais bien 

et je sais que quand je veux, je peux y retourner ; je saurais parler, je saurais 

m’adapter, etc. Mais comme pour le Kenya, je ne sais pas parler la langue, c’est 

plus compliqué. Et donc, l’année prochaine, je vais faire une année sabbatique et je 

vais aller là-bas. Voilà, c’est mon projet personnel. 

Tu as besoin d’aller là-bas, tu as besoin d’y aller toute seule… 

Roxanne : Toute seule, alors je ne crois pas forcément, mais j’ai besoin de rester un moment 

là-bas, pour apprendre le swahili, et puis même après, si je l’utilise pas, rien que le 

fait de savoir que je suis allée quelques moi là-bas, pour voir, pour m’imprégner de 

la culture, un peu plus que pendant les vacances. Ce ne sera pas forcément ce que 

mon père m’aura transmis. 

 

Comme tu le disais avant, c’est au cycle que t’as fait ton premier voyage au Kenya… 

Roxanne : Oui, je crois bien. Bon, j’avais été quand j’étais toute petite, avec mon père et ma 

mère, mais je m’en souviens plus. Mes parents sont aussi allés souvent là-bas 

ensemble. Mes parents se sont ensuite divorcés quand j’avais quatre ans et donc là, 

je ne suis plus retournée mais j’allais voir mon père fréquemment et il m’a transmis 

un peu des brides de cultures. Il m’a appris plein de petits trucs sur la culture 

kenyane mais depuis ici. Et ensuite, je suis partie une première fois, oui, c’était au 

cycle et mon frère devait être à l’école primaire. Et là, on est parti mon père, mon 

demi-frère, mon frère, ma belle-mère et moi. Ma belle-mère, elle est restée une ou 

deux semaines et ensuite on est resté que nous. Et après ça, on allait fréquemment 

chaque année, chaque été. 

Donc, vous avez des contacts avec la famille de ton père au Kenya… 

Roxanne : Oui, mais ils ne parlent pas anglais. On a un contact assez limité. Ouais, ben, 

disons qu’on allait lui rendre visite, chez lui, mais évidemment, mon père et mon 



21 
 

grand-père parlaient ensemble. Mais même si on ne peut pas parler, il y a de 

l’affection. Je me réjouissais d’y aller. 

Comment vis-tu le fait que tu as de la famille au Kenya, que tu as l’occasion de les voir 

mais que tu ne peux pas parler avec eux ? 

Roxanne : Je ne me sens pas frustrée parce que je ne connais pas la langue, parce que je sais 

que j’ai l’occasion d’aller l’apprendre si j’en ai envie ; donc ça ne dépend que de 

moi. Maintenant, je me dis que ça aurait facilité les choses si ma mère m’avait parlé 

en suisse allemand et si mon père m’avait parlé en swahili. Mais bon voilà, c’est 

comme ça, maintenant à moi de savoir ce que je veux. Je peux ne pas y aller non 

plus, au Kenya ; parce que là-bas, on parle anglais et je me débrouille. Mais, il y a 

juste mon grand-père, qui habite en dehors de la ville…en plus comme c’est des 

personnes âgées, ils ne savent pas parler anglais. Mais c’est vrai que mon oncle, il 

sait parler anglais, donc ça, ça facilite aussi. Il peut traduire si j’ai envie de dire un 

truc. (Elle réfléchit) Oui, si je parlais swahili, ça faciliterait, mais je ne me sens pas 

frustrée, en tous les cas. 

Tu as ton oncle et ton grand-père qui vivent au Kenya ; mais avec le reste de la famille, 

vous n’avez pas de contacts ? 

Roxanne : Il y a aussi d’autres membres de la famille, mais on n’est pas très lié. En fait, quand 

on va au Kenya, c’est en partie pour voir mon grand-père et mon oncle. Avec les 

autres frères de mon père, on s’est un peu éloigné, donc on les voit comme ça. 

Tu as alors des cousins que tu ne connais pas… 

Roxanne : Non, je ne les connais pas. Mais si on se voit, c’est pour profiter de me demander 

un Ipod ou autre, alors je n’ai pas envie de ce genre de relation. 

 

Quelle relation entretiens-tu avec ton père, maintenant ? En écoutant ton récit, j’ai le 

sentiment que ça a évolué… 

Roxanne : J’ai une très bonne relation avec mon père. On est vachement complices et je pense 

qu’on l’a toujours été. Et quand j’étais petite, quand il y a eu le divorce, j’étais 

hyper proche de lui ; j’étais encore très attachée à mon papa. Après ça s’est un peu 

dégradé avec tout ce qui s’est passé durant le divorce et tout ça. Donc, pendant un 

long moment on s’est pas trop vu…mais je m’en souviens pas…c’est comme 

si…c’est comme si j’avais tout effacé de ma mémoire. On n’est pas fusionnel, 

mais…je ne sais pas…si, par exemple, je dois annoncer un truc à mon père et que je 

sais que ça ne va pas lui plaire, ça va ma travailler, etc. Lui et moi on a une relation 



22 
 

particulière ; je pourrais dire qu’elle est plus forte qu’entre lui et mes frères et 

sœurs. Oui, lui et moi, on a un truc particulier…tous les deux…enfin, oui, c’est 

mon père. 

Est-ce que ton père vit à Genève ? 

Roxanne : Oui, il vit à Genève. Il vit même à Meyrin, maintenant. Vu qu’il vivait aux Pâquis 

auparavant et que maintenant il voulait être plus près de nous. 

Tu le vois souvent ? 

Roxanne : Ah oui, je peux aller le voir quand je veux. 

Et puis avec ta maman, ça se passe comment ? 

Roxanne : Ça se passe bien maintenant mais ça n’a pas toujours bien été parce que j’habite 

avec elle, donc ça n’a pas toujours été facile. J’étais vachement plus en conflit avec 

ma mère qu’avec mon père, bien évidemment. Avec mon père, il me disait un 

truc…en fait, non il n’avait même pas besoin de le dire…En même temps, quand 

j’allais chez lui, ce n’était pas pour avoir des disputes. Mais avec ma mère, vu que 

je vivais avec elle, c’était beaucoup plus tendu, des fois ; on ne s’entendait pas trop. 

Mais maintenant, depuis que je lui parle de tout, depuis trois ans environ, je lui 

raconte plein de trucs. Et disons que quand je ne la vois pas et que je ne peux pas 

lui raconter un truc, elle me manque. Je me réjouis de lui raconter et elle, elle se 

réjouit d’écouter mes histoires, d’écouter ce qui s’est passé durant ma journée, etc. 

Donc, non, maintenant je m’entends trop bien avec ma mère, on est sur la même 

longueur d’onde. Et avec mon père, je m’entends aussi très bien, mais ce n’est pas 

pareil. 

 

Si je te demandais de te décrire, qu’est-ce que tu me dirais ? 

Roxanne : Alors je dirais que j’aime rigoler, je suis assez ouverte, j’aime manger, j’aime 

voyager. Je pense que si je devais me décrire à une personne qui ne me voyait pas, 

je lui dirais que je suis métisse et que je suis originaire de la Suisse alémanique et 

du Kenya. 

Donc, tu préciserais que tu es métisse… 

Roxanne : Oui, je pense que ça fait partie de moi. Je le précise souvent, d’ailleurs et j’aime 

bien le préciser. 

 

 

 



23 
 

Rencontres-tu parfois des personnes intriguées et qui te questionnent sur tes origines ? 

Roxanne : Alors oui, des fois, quand je dis que je suisse allemande…si on pose la question qui 

est suisse allemande dans la salle, et que je lève la main, si on voit que je suis 

colorée, les gens vont forcément me dire : « Oui, mais bon tu viens d’où vraiment ? 

Il n’y a pas que ça. » 

On te pose alors souvent la question de ta provenance… 

Roxanne : Ouais assez souvent. Les gens tentent de deviner et disent que je viens du Brésil, 

les îles, etc. 

Est-ce que ça te dérange ce jeu de devinettes sur tes origines ? 

Roxanne : Alors pas du tout. Après je rectifie et je dis de quelle origine je suis. Alors non, je 

n’ai vraiment pas de soucis avec ça. 

 

Tu m’as dit avant que tu n’avais jamais eu des difficultés d’intégration ou de problèmes 

liés au racisme ? 

Roxanne : Moi, jamais mais je connais des gens qui en ont eu ; mais c’est des personnes bien 

plus âgées. 

 

Nous parlions avant du fait d’être de deux origines différentes et le fait de jongler entre 

ces deux. Toi, te sens-tu appartenir plus à l’une qu’à l’autre ? 

Roxanne : Je déteste cette question. On me la pose souvent et je ne sais jamais quoi répondre. 

Je pourrais dire que pour certaines choses, j’ai un état d’esprit qui appartient plutôt 

à une culture africaine. De l’autre côté, je me qualifierais plus de suisse dans ma 

manière de penser. Mais on entend toujours les gens dire que quand on est métis, on 

a "le cul entre deux chaises". Mais quand je suis au Kenya, on va dire de moi que je 

suis blanche et quand je suis ici, on me dit que je suis noire. Mais en fait…enfin, 

moi, je ne dis jamais que j’ai "le cul entre deux chaises" parce que je sais qui je suis 

et je n’ai pas besoin que quelqu’un me dise que je suis noire ou que je suis blanche ; 

je m’en fiche, en réalité. Et moi, je me sens…je sais que je suis née, ici, à Genève et 

je sais que Genève, ce n’est pas mes origines. Mes origines, elles sont suisse 

alémanique et kenyane.  

Il y a certains points qui font que c’est dommage que je ne connaisse pas chaque 

culture aussi bien que l’autre mais si je devais dire que je suis plus suisse 

qu’africaine, je dirais…je ne sais pas…je dirais simplement que je suis moi, que je 

suis les deux en même temps et le fait d’être les deux en même temps, ça me 



24 
 

constitue moi. Mais je ne pourrais pas dissocier car j’ai l’impression que ça se 

mélange et que c’est comme ça. 

 

Par rapport à ton projet l’année prochaine, tu as l’intention de partir quatre mois au 

Kenya ? 

Roxanne : Oui, je voulais partir…je me laisse une durée de quatre mois, je n’ai pas envie de 

partir plus longtemps, vu que j’ai aussi envie de faire un long remplacement avant 

et gagner des sous, et ensuite de partir. Je pense que je partirais aux alentours du 

mois de janvier jusqu’à mars, avril. Dans un premier temps, j’irais dans une école 

pour apprendre le swahili ; parce que si je vais là-bas et que je me dis que je vais 

l’apprendre dans la rue, de toute façon en quatre mois, j’ai largement le temps de 

l’apprendre. Mais ça ne marcherait pas, car j’aurais toujours envie de parler anglais, 

c’est plus simple. Donc, je vais aller dans une école et prendre des cours et à côté, 

je voulais faire quelque chose qui m’intéresse, m’investir dans un projet pour le 

développement ou en rapport à l’éducation. Au début janvier, je vais partir deux 

semaines pour voir quelles sont les possibilités. Et si je vois qu’il y n’a pas trop de 

possibilités parce que je ne parle pas swahili, et qu’il n’y a rien de constructif que je 

puisse faire, j’irais deux mois juste pour la langue. 

Tu vas loger chez ta famille ? 

Roxanne : Non, je n’ai pas envie. J’ai envie de….non j’ai pas envie car ce côté…D’abord, j’ai 

pas envie dans un premier temps, car mon grand-père, il habite trop loin, trop 

excentré de la ville. Et pour une fois, j’avais quand même envie de visiter la ville 

parce que quand je viens en vacances, je suis éloignée, vers la côte. Et surtout, j’ai 

vraiment envie de faire les choses par mes propres moyens et non dépendre de 

quelqu’un. Et admettons que je travaille dans un orphelinat, je préfère rester et 

dormir à l’orphelinat ; et que quand j’ai envie d’aller voir ma famille que je puisse y 

aller mais sans me sentir obligé d’être tout le temps chez eux, de me sentir 

enfermée et de devoir rendre des comptes à quelqu’un. Parce que je sais que si je 

vais chez mon grand-père, ça va se passer comme ça et je ne pourrais pas faire ce 

que je veux. Et j’ai quand même été élevée en Suisse, où on a une certaine liberté. 

 

 

 



25 
 

Une autre question : est-ce qu’avec tes amis qui viennent de différentes cultures, vous 

parlez souvent de vos provenances, de vos pays d’origine, du fait d’être métis ? 

Roxanne : Des fois…des fois, mais ce sont des petites choses qui sortent avec tout ce qui se 

passe autour de nous. Une amie pourra parler du Rwanda quand il y a quelque 

chose qui lui fait penser à son pays d’origine. On est assez intéressé les uns par 

rapport aux autres. Alors oui on en parle, mais comme je pourrais en parler avec 

n’importe qui. 

 

Voilà, nous arrivons à la fin de l’entretien. Je te remercie d’avoir pris le temps pour 

cette discussion. 

Roxanne : C’était avec plaisir. 

 

 

 



26 
 

11.5  Entretien avec Amina 
 

Je vais te demander tout d’abord de me raconter ton parcours jusqu’à maintenant ; ton 

lieu de naissance, tes origines, ton parcours scolaire,… 

Amina : Ok. Je suis née à Genève, ma mère est suisse-allemande, mon père est sénégalais. 

J’ai fait toutes mes écoles ici, à Genève. J’ai la plupart de ma famille assez proche 

vers Genève, en tout cas ma famille maternelle ; ma famille paternelle, je ne la 

connais pas. Et donc j’ai fait tout mon parcours à Genève que ce soit au niveau 

scolaire ou professionnel, maintenant. 

Dans quel quartier de Genève as-tu vécu ? 

Amina : J’ai tout fait au Grand-Saconnex. 

Est-ce que tu en gardes des bons souvenirs ? Que ce soit par rapport à ta scolarité ou de 

manière générale ? 

Amina : Bons souvenirs, oui, mais de par mon âge, j’ai 24 ans, c’est un peu une rareté d’être 

une métisse. Parce qu’au Grand-Saconnex, il n’y en avait pas, j’étais la seule. Donc 

j’étais un peu la curiosité, mais gentiment. On ne m’a quasiment pas embêté. On m’a 

peut-être plus embêté vers le cycle. Mais au primaire, c’était plus : « Oh ! Tu as les 

cheveux crépus ! » Et tout le monde voulait les toucher. Mais c’était donc gentil ; ils 

étaient très intrigués. Mais pas de rejet ni rien ; au contraire, j’étais toujours bien 

intégrée comme les autres, mais, mine de rien, j’étais toujours un peu la curiosité. 

Donc tout ça se passait quand tu étais à l’école primaire… 

Amina : Oui exactement. 

Tu t’y sentais quand même bien malgré cette curiosité… 

Amina : Oui, parce que c’était la plupart du temps, si je m’en souviens bien, toujours gentil. 

Je n’ai jamais eu de critiques par rapport à ça. 

Et ensuite au cycle… 

Amina : Alors oui, au cycle, il y avait déjà beaucoup plus d’origines, c’était plus tard, on était 

plus grand, il s’est pas passé grand-chose. Peut-être une ou deux remarques, mais 

rien de très important. 

Après le cycle, quel a été ton parcours ? 

Amina : J’ai fait une année de collège, après j’ai quitté et j’ai fait un apprentissage et l’Ecole 

de Commerce, à côté. 

 



27 
 

Et pour cette période, tu en gardes des bons souvenirs ? 

Amina : Ah oui, là, il n’y a même pas à parler par rapport à ça ; il y a eu absolument rien du 

tout. 

 

Je reviens maintenant à tes origines. De quel endroit au Sénégal ton père vient-il ? 

Amina : Il vient de Dakar, même. 

As-tu des frères ou des sœurs ? 

Amina : Non, non. Je suis fille unique. Mes parents ont divorcé quand j’avais quatre ans et 

j’ai grandi qu’avec ma mère. 

Tes parents vivent-ils à Genève ? As-tu souvent l’occasion de les voir ? 

Amina : Oui, alors ils vivent les deux à Genève. Ma mère, je la vois régulièrement, même si je 

n’habite plus chez elle. Et mon père, je le vois à l’occasion, peut-être une fois par 

mois. Il est souvent au Sénégal, en fait. Il fait la navette entre les deux villes, Genève 

et Dakar, et il partira y vivre d’ici une année. 

 

Parmi tes connaissances que ce soit à l’école primaire, après ou maintenant, y avaient-ils 

des personnes de différentes cultures ? 

Amina : Alors à l’école primaire, de la 1ère enfantine à la 6ème primaire, on était pratiquement 

tout le temps les mêmes enfants dans la classe ; des métis, il n’y en avait pas. Il y 

avait des espagnols, des italiens de parents. Mais ça restait assez européen. De temps 

en temps, il y avait peut-être un ou deux qui avaient d’autres origines, mais je me 

rappelle surtout d’enfants d’origines européennes. 

Et ensuite, au cycle et à l’Ecole de Commerce, il y avait déjà plus de mélanges donc, 

mais mes amis proches ou mes connaissances étaient vraiment principalement 

suisses, français, espagnols, portugais ; proches de la Suisse, en fait. 

 

Comment te sentais-tu dans ta peau en tant que métisse, avec les cheveux crépus comme 

tu disais avant ? Je vois maintenant d’ailleurs que tu as les cheveux lisses… 

Amina : Alors en primaire, je me souviens que j’en jouais beaucoup, c’était un peu ma 

marque de fabrique ; j’aimais bien être différente des autres. Après au cycle, c’était 

déjà plus mitigé et je m’affirmais moins en tant que métisse. A un moment donné, je 

reniais mes origines et d’autres moments, je voulais me faire des tresses et tous les 

accessoires qui faisaient penser que j’étais africaine. Mais maintenant, c’est plutôt 

reniement qu’affirmation dans ce sens. 



28 
 

Arriverais-tu à expliquer ces changements, cette évolution ? 

Amina : C’est surtout par rapport aux gens, je dirais. Parce qu’en primaire, par exemple, 

j’aimais bien parce que j’étais un peu une sorte de mascotte, parfois, donc ça c’était 

assez cool. Au cycle et collège, c’était assez mitigé. Et au jour d’aujourd’hui, je me 

rends compte que c’est encore assez négatif. Donc c’est pour ça que je dis que c’est 

par rapport aux gens que ça change, en fait. 

 

Alors si je reprends, tu n’as pas réellement d’amis avec une couleur de peau foncée… 

Amina : Non…en fait, ce n’est pas vrai mais j’en ai qu’une seule, je pense. C’est une histoire 

un peu marrante. Le père de mon amie - elle s’appelle Rachel -  connaissait ma mère, 

car ma mère tenait une agence de voyage à l’époque spécialisée dans le Kenya, d’où 

vient le père de Rachel, donc. Il passait alors par elle pour organiser ses voyages. Et à 

un moment donné, on est tous partis ensemble, donc j’ai rencontré Rachel et sa 

famille au Kenya, en fait.  

(Elle rigole) Ce qui me fait rire, c’est qu’avec elle, on voulait créer un pays rien que 

pour les métis, triés sur le volet. 

 

Tu m’as dit, au début de notre entretien, que tu étais aussi d’origine suisse allemande. 

Connais-tu cette région de la Suisse ? 

Amina : Oui. Oui et beaucoup plus que le Sénégal. Oui, la Suisse allemande, j’ai tout ma 

famille là-bas…enfin entre la Suisse romande et la Suisse allemande, il y a l’essentiel 

de ma famille. C’est une grande famille, du côté maternel, donc. Ma mère a plusieurs 

frères, sœurs, demi-frères et demi-sœurs. Donc ça fait un grand nombre, au final. 

Et tu y vas souvent ? 

Amina : Donc, j’ai de la famille dans les Grisons, essentiellement, et aussi vers Zürich. Et oui, 

j’y vais assez régulièrement. En tout cas, une fois par année, j’essaye ; quelques jours 

pour les vacances, histoire de voir les grandes tantes et compagnie. 

Et tu aimes bien y aller ? 

Amina : Oui, j’aime bien y aller, j’y suis attachée, en tout cas. 

 

Et puis par rapport au pays de ton père, quels sont tes attachements ? 

Amina : Alors j’en ai peu même pas du tout. Parce que j’y suis allée la première fois de ma 

vie à l’âge de 18 ans. Et j’y suis allée que deux fois en tout. J’y suis allée avec ma 

mère, jamais avec mon père, et en touriste en plus. 



29 
 

Comment ça se fait qu’à 18 ans tu aies entrepris ce voyage avec ta mère ? 

Amina : Quand j’étais petite, mon père me promettait chaque année d’y aller et on y est 

jamais allé, en fait. Et un jour, j’ai vraiment eu envie d’y aller et j’y suis allée avec 

ma mère parce qu’elle voulait aussi découvrir la région. Ma mère n’y était donc 

jamais allée même quand elle était avec mon père. 

J’imagine que tu connais peu ta famille sénégalaise… 

Amina : Non je ne la connais pas du tout ; je ne les ai jamais vus.  

Quand tu as fait tes deux voyages au Sénégal tu n’as pas eu l’occasion de les voir ? 

Amina : Non, je ne les ai pas rencontrés. Comme j’étais avec ma mère aussi, c’était différent.  

C’était vraiment un voyage pour découvrir un peu les paysages et le pays, donc, mais 

vraiment pas pour voir la famille. Et je n’ai pas réellement cherché à rentrer en 

contact avec eux. Je n’en avais pas envie. 

Te rappelles-tu comment tu t’es sentie là-bas, dans ce pays qui fait partie de tes 

origines ? 

Amina : Je me sentais un peu comme lorsque je fais un quelconque voyage ; rien de plus. Je 

n’ai pas vraiment senti que c’était mes origines. J’y suis allée, j’ai trouvé sympa, les 

gens cool, un joli pays, mais sans plus. 

 

Avec ton père, as-tu gardé une bonne relation ? 

Amina : Oui, j’ai gardé une bonne relation, de manière générale. Je vivais donc avec ma 

mère ; mon père, je ne le voyais pas tellement souvent mais mes parents sont 

toujours restés en bon terme. Donc à mon anniversaire, si je voulais les réunir les 

deux, c’était avec plaisir. Ça les gênait pas de se voir ; au contraire, il le faisait pour 

moi, de toute façon. Mon père, ces temps, je le vois encore plus que lorsque j’étais 

petite. Depuis mes 18 ans, je le vois plus régulièrement. 

Ton père te parlait-il souvent de son pays, le Sénégal ? 

Amina : Alors oui, il m’en parlait pas mal, surtout par rapport à sa famille, ce qu’il se passait 

dans la famille. Mais bon, je ne les connaissais pas, alors…ce n’était pas super 

parlant pour moi. A part son frère qui habite à Genève, tous les autres, ils sont au 

Sénégal. Ceux que je ne connais pas, je ne les considère pas comme ma famille, mais 

mon oncle et mes cousines qui sont là, à Genève, oui. Mais bon, je les vois seulement 

pour Noël…ou une fois pas année. Mais eux sont ma famille, oui. 

Quand mon père parlait de sa famille, c’était parfois en termes positifs parfois en 

négatifs ; c’était les deux. Il parlait beaucoup des membres de la famille, des petites 



30 
 

histoires de famille, et c’était autant positif que négatif. Il critique pas mal aussi. (elle 

rigole) 

 

Si je reprends ce qui a été dit avant, comment t’es venu l’envie d’aller au Sénégal ? 

Amina : J’avais envie mais sans plus…. (elle réfléchit)…Je pense j’aurais insisté, mon père  

m’aurait emmené. Je me disais que je voulais bien y aller mais c’était toujours de la 

musique d’avenir pour moi. 

Et tu y allé deux fois donc… 

Amina : Oui, une fois à 18 ans et l’autre fois vers les 20 ans, je crois. Les deux fois en tant 

que touriste, avec ma mère toujours, et à chaque fois, j’y ai découvert une autre 

région. 

Quels sont tes contacts avec la culture sénégalaise, en as-tu ? 

Amina : Alors je ne parle absolument pas un des dialectes ou une des langues du Sénégal, ou 

peut-être que deux ou trois mots. Je ne recherche pas vraiment à avoir des contacts 

avec la culture sénégalaise, en fait. Je ne suis pas contre mais…En fait, je vais jamais 

dans les communautés africaines, ni même en soirée, ni rien. J’y vais jamais, mais si 

une copine me demandait d’y aller, j’irais, je pense. Mais je n’y pense pas 

spécialement autrement. 

 

Si je te demandais de te décrire, que dirais-tu ? 

Amina : Je ne sais pas réellement comment me décrire…. (elle réfléchit)…Je suis assez 

sociable, je dirais, je m’intéresse assez aux gens ; pas forcément par rapport à leurs 

origines, mais j’aime bien connaître un peu leur parcours, ce qui les intéresse. Mais 

en même temps, je suis assez solitaire, je pense du fait que je suis enfant unique et 

que j’ai grandi qu’avec ma mère. C’est peut-être aussi pour ça que je n’ai pas cet 

esprit communauté africaine. Ça aurait été peut-être différent si j’avais plusieurs 

frères et sœurs. Mais je n’ai pas du tout ce côté-là qui est très présent dans les pays 

africains. Quand je pense à leur mode de vie, parfois, je me dis que je ne pourrais 

vraiment pas…ce n’est pas réellement pour moi tout ça…être entouré tout le temps 

de gens…non, je suis vraiment quelqu’un de solitaire. 

Dans ce que tu me dis, je ressens plus la culture européenne qu’africaine… 

Amina : Ah oui, complètement, à 100% même. 

 



31 
 

Ressens-tu une plus grande transmission de culture de la part de ta mère que de ton 

père ? 

Amina : Tout à fait. J’ai la culture suisse à 100%. Je n’ai rien de la culture sénégalaise ; c’est 

juste l’apparence, mais au-delà de ça, il n’y a pas grand chose. 

 

Spécifierais-tu la couleur de ta peau dans ta propre description ? Est-ce que c’est 

important pour toi de le souligner ? 

Amina : Non, non. Je ne le précise jamais. 

Pourquoi ? 

Amina : Je ne sais pas… (elle réfléchit)…Je ne ressens pas le besoin de le spécifier. Je pense 

que quand un italien, un espagnol ou un grec se décrit, il n’a pas besoin de le 

préciser, alors moi non plus, je n’ai pas plus besoin de le dire. 

 

Comment te sens-tu par rapport à ces deux cultures, suisse et africaine ? 

Amina : Moi, personnellement, je me sens plus suisse, mais bon maintenant en tant que 

métisse en Suisse…Bof ! Et en tant que métisse au Sénégal, bof aussi. Le cul entre 

deux chaises à 100%, alors. 

Au Sénégal, tu ne t’es pas forcément sentie plus à l’aise car tu as la peau métissée… 

Amina : Non, non, parce que je trouve qu’ils ont quand même un regard sur nous en tant que 

métisse. Donc, on ne se sent pas plus à l’aise, en tout cas c’est ce que j’ai ressenti. Je 

dirais même l’inverse. On se sent mieux à Genève avec toutes les origines qu’au 

Sénégal. 

A Genève, tu ne te sens pas gênée, par exemple, en tant que métisse… 

Amina : Ah, non. Moi, personnellement, je n’ai aucun problème, mais, bon, des fois, c’est 

plus les gens. Mais moi, je ne me sens pas du tout mal à l’aise ou quoique ce soit. 

A quel pays te sens-tu le plus appartenir ? 

Amina : Ben, clairement la Suisse. 

 

Pour terminer est-ce que tu as des questions à me poser ? 

Amina : Non, non ; tout est clair, tout va bien. Merci. 

Merci à toi pour m’avoir donné un peu de ton temps. 

 



32 
 

11.6  Entretien avec Alice 
 

Alors je vais commencer par te demander de te présenter ? 

Alice : Alors je m'appelle Alice, j'ai 10 ans, je suis née le 3 décembre, en 1998. Et je suis en 

4P.  

Est-ce que tu as toujours habité, ici, à Vésenaz ? 

Alice : Non. J'ai habité à Veyrier, c'est vers Carouge et après on a déménagé ici. Parce qu'où 

on habitait avant, c'était trop sombre, parce que le jardin, il était du côté des montagnes 

et puis ma mère, elle aime bien le soleil. 

Je comprends. Tu es née à Genève alors ? 

Alice : Oui, je suis née à Genève.  

 

Quel est le membre de ta famille qui est africain ? 

Alice : C'est mon papa. En fait, il vient de deux pays, mais je sais pas lequel entre les deux 

parce que son père, il est congolais, et sa mère, elle est sénégalaise. Et puis, on a deux 

maisons: une au Congo, à Brazzaville et une au Sénégal, à Dakar. 

Et tu sais où est née ton papa ? 

Alice : Oui, il est né au Congo.  

Et ta maman, tu sais d'où elle vient ? 

Alice : Et ben… ma mère, elle est… elle vient de Suisse, mais elle est aussi italienne et suisse 

allemande; mais c'est suisse, donc. 

 

Je vais maintenant te laisser un peu parler de tes années passées à l'école. Donc, au 

début, tu étais à Veyrier ? 

Alice : Non, j'ai commencé l'école ici, à Vésenaz. Quand j'étais à Veyrier, j'étais toute petite. 

On a déménagé ici, j'avais peut-être un an.  

Et ça te plaît de vivre ici, d'aller dans cette école ? 

Alice : Ouais… ça me plaît bien. Sauf que… enfin là, c'est bien parce qu'il y a des copines et 

tout ça, mais… parfois à l'école, s'il y en a qui disent des choses sur moi, du genre : 

 « T'es quoi?! T'es du jus de poubelle ?! » Des trucs comme ça, tu vois. Alors moi… 

j’aime pas trop être métisse. Tout le monde me dit dans ma famille que c'est joli et tout 

ça, mais des fois on me traite de genre comme j'ai dit et j’aime pas trop.  

 



33 
 

Et qui est-ce qui te traite de cette manière ? 

Alice : Ben… c'est des enfants à l'école. 

Et c'est des personnes que tu connais ou non ? 

Alice : C'est des gens que je connais parce qu'ils sont dans ma classe donc on s'est jamais 

vraiment parlé. 

 

Même quand tu étais plus petite, tu n'aimais pas être métisse ? 

Alice : Non. 

Tu arriverais à m'expliquer pourquoi ? 

Alice : Ben… je sais pas… parce que quand j'étais petite, on me rejetait et tout ça. Parce que 

j'étais comme j'étais et puis ben j’aimais pas.  

Et maintenant? Tu n'aimes toujours pas être métisse ? 

Alice : Ben maintenant… ben, il y en a qui sont plus sympas avec moi et tout ça. Mais il y en 

a toujours qui disent des choses méchantes comme : « Caca de chien! » 

Et qu'est-ce que tu leur réponds à ces enfants ? 

Alice : Ben, je m'en fiche parce que je suis comme je suis et puis je peux pas changer, donc… 

Je les regarde et puis, je les regarde un peu d'une manière… euh… ils sont un peu bête 

et après ben je pars.  

Tu en as déjà parlé avec ta maîtresse ou a d'autres adultes ? 

Alice : Non, parce qu'en fait le truc c'est que quand je dis à quelqu'un, ils font [les enfants] :   

« Ah! Mais c’est pas vrai. J’avais pas dit ça et tout ça. » Mais bon… de tout façon, je 

m'en fiche parce que puisque… parce que je ne peux pas changer, donc qu'ils me 

disent ça ou pas, ben… voilà, quoi. 

Malgré tout ça, tu t'es quand même fait des amis à l'école ? 

Alice : Ouais. Et je m'entends bien avec elles. Il y a Camille, Olivia, Sarah, Sarah, Justine, 

Laura… euh… et puis voilà.   

Et elles sont toutes avec toi dans la même classe ? 

Alice : Euh… non, il y a que Camille qui est avec moi dans la même classe. Les autres, elles 

sont aussi à Vésenaz, mais elles sont chez une autre maîtresse.  

 

Ça fait déjà donc six ans que tu es à l'école. Est-ce qu'il y a une période que tu as 

préférée ? 

Alice : Ouais, ben… en première enfantine, ça allait. Après, en deuxième aussi mais après en 

1P, 2P et 3P, c'est là où ça a commencé… mes amis, ils étaient plus grands. Donc, ils 



34 
 

commençaient à me traiter comme un chien où je ne sais plus trop quoi. Et après, ben 

c'est ce début d'année, c'est celui-là que j'ai préféré parce que… ben, maintenant on a 

un peu grandi, donc on se rend compte des erreurs qu'on a fait avant et tout ça. Mais 

par contre il y en a des qui sont toujours aussi bêtes.  

Il y en a qui ne grandissent pas… 

Alice : Non, pas du tout. 

C'est parmi les filles ou parmi les garçons ? 

Alice : Ben, c'est plus… c'est plus avec les garçons. 

 

Dans ta classe ou dans ton école, est-ce qu'il y a beaucoup d'enfants métis ou noirs ? 

Alice : Il y en a que deux de métis. Mais il y en a qui sont blancs mais ils sont aussi quand 

même un peu foncé. Mais c’est pas métis, c'est blanc assez foncé. Et puis de métis, 

ben… il y a un garçon qui est noir et moi je suis métisse. Et puis donc on est que deux. 

Ah… Et puis, il y a aussi une fille qui est plus grande, je crois qu'elle est en 6P et elle, 

elle est noire. 

Est-ce que tu apprécies qu'il y ait d'autres enfants de couleur ou ça t'est à égal ? 

Alice : Ben, en fait… euh… ce n'est pas… c'est pas par rapport aux autres ou à moi que je me 

sens mal ou pas. Par exemple, celle qui est en 6ème, ben elle est… ben il y a 

personne… enfin, il y a tout le monde qui est sympa avec elle. En fait, c'est au niveau 

des autres comment ils te trouvent. Par exemple, il y a un garçon qui me trouve moche 

mais moi, j'en ai un peu rien à faire et il dit que je suis du caca de chien.  

Et ces autres enfants métis ou noirs, est-ce que tu les connais bien, est-ce que tu discutes 

parfois avec eux ? 

Alice : Ben au garçon noir, je lui parle des fois, même s'il est pas dans ma classe. Il est en 5P. 

Il est sympa mais on se parle pas non plus tout le temps, tout le temps. Mais des fois 

sur le chemin de l'école, il me dit: « C’est vrai que tu veux devenir chanteuse ? » Et 

puis moi je dis oui et puis voilà.  

Ah ! Tu veux devenir chanteuse… 

Alice : Ouais. J’aime bien chanter. 

Et tu chantes souvent ? 

Alice : Ben, je chante souvent mais dans ma chambre et puis… voilà. 

Quel genre de chansons ou de musique tu aimes bien ? 

Alice : J’aime bien Pink… sinon, j’aime bien chanter des choses comme ça… qui me passent 

dans la tête, qui me sortent de la tête comme ça.  



35 
 

Et tu aimes d’autres genres de musique que Pink ? 

Alice : Alors ouais. J’aime bien la nouvelle chanson de Britney Spears ; elle s’appelle 

Womanizer.  

Et la musique africaine ? Tu as déjà entendu ? 

Alice : Ben oui, j’ai dansé des fois sur cette musique parce que mon père, avant, il était 

chanteur.  

Ici en Suisse ? 

Alice : Non, au Sénégal. Et puis, il a fait des CDs et tout ça. Donc je l’ai déjà entendu chanter 

et puis après, il a été docteur et puis maintenant, il est styliste.  

Et tu appréciais ce qu’il chantait ? 

Alice : Ouais. Je trouve que c’est original. C’est pas comme… c’est pas comme tous les trucs. 

Par rapport aux chansons qu’on écoute, ici, en Suisse. Comme Pink et tout ça ; c’est 

quand même pas la même chose. Et quand j’entends la musique africaine, j’ai envie de 

danser un peu… un peu folle. 

Alors tu danses parfois sur la musique africaine ? 

Alice : Ouais. Mais je fais n’importe quoi, je fais comme ça (elle me montre). Je m’en fiche, 

c’est juste pour rigoler et m’amuser.  

 

Je vais revenir à la discussion qu’on avait avant sur tes amies. Est-ce qu’elles sont toutes 

suisses ou elles viennent d’autres pays ? 

Alice : Ah non ! Elle sont pas toutes suisses. Elles viennent d’autres pays. Il y a une amie qui 

est suédoise, il y en a une autre qui est italienne et il y en une autre qui est anglaise… 

(elle réfléchit)… et c’est tout. Les autres, elles sont suisses.  

Entre vous, est-ce que parfois vous parlez de votre pays ou du pays de vos parents ? 

Alice : Ouais, c’est vrai qu’on parle des fois de ça. Et puis, on se raconte nos vacances là-bas 

et si on de la famille proche, de la grand-mère, enfin je sais pas. (elle rigole) 

 

Est-ce que tu as déjà été au Congo ? 

Alice : Oui, j’y suis déjà allée.  

Mais souvent ? 

Alice : Ben, en fait, au Congo, j’y ai été trois fois, je crois. Et au Sénégal, je suis aussi allée et 

avant, on y allait tous les étés. Et puis maintenant, comme mon père… il habite 

toujours au Sénégal ou au Congo, mais il est plus en Suisse, ben voilà, on y va moins.  

 



36 
 

Pour que je comprenne bien, tu as de la famille au Congo et au Sénégal ? 

Alice : Oui, dans les deux pays. Ben, en fait, du côté de ma grand-mère, je les ai au Sénégal et 

du côté de mon grand-père, je les ai au Congo. Mais mon grand-père, il est mort le 3 

décembre.  

Il n’y a pas longtemps ? 

Alice : Non, non c’était quand je suis née.  

Ton papa a alors gardé des contacts avec sa famille dans les deux pays… 

Alice : En fait, il y a mes oncles au Congo et tout ça, au Sénégal aussi. Donc c’est un peu… 

on a un peu des maisons familiales. Et on y va quand on veut et tout ça.  

Quand est-ce que c’est la dernière fois que tu y as été, dans l’un ou l’autre des pays ? 

Alice : C’était il y a trois ans, je pense. Et c’était au Sénégal.  

Et tu aimes bien y aller ? 

Alice : Ouais… parce qu’avec ma soeur c’était marrant. On attrapait des crabes et on les 

mettait sous le sable et moi, quand j’étais petite, j’avais mis les doigts dedans. Et il y a 

un crabe qui m’a pincé et après j’ai pleuré et je faisais comme ça. (elle secoue sa main)  

Est-ce que tu as des endroits que tu préfères dans ces deux pays ? 

Alice : Ouais. Dakar, en fait… parce qu’on fait pratiquement huit pas… et puis c’est devant la 

mer… et puis moi, chaque matin, eh ben… même si mes parents ou personne est 

réveillé ou comme ça, je laisse un mot sur la porte… parce que ma mère… parce 

qu’une fois, je suis partie à la mer et ma mère, elle savait pas où j’étais et tout ça. 

Alors elle a écrit un mot, et chaque fois que j’allais à la mer, je devais le laisser sur la 

table. Et puis après, j’allais nager. Et puis des fois, mon père, il était stressé parce que 

j’allais loin dans la mer parce que j’aime bien nager… et puis après, il se retournait et 

puis il avait peur car dès fois, j’étais vraiment loin. Le truc aussi c’est que je nage vite. 

Mais après j’étais de nouveau là… sur la plage… près de mon papa. Et puis après, il 

me grondait quand même parce qu’il avait peur pour moi.  

Et tu as une grande famille au Sénégal ou au Congo ? 

Alice : Ben en fait, au Sénégal et au Congo, tous les gens qu’on connaît c’est un peu une 

tantine ou euh… quelqu’un de la famille, en fait.  

Et tu t’entends bien avec eux ? 

Alice : Ouais. Il y aussi des cousins… enfin, c’est un peu des gens de mon âge, en fait. 

 

 

 



37 
 

Et comment ça se fait que tu ne sois plus retournée depuis trois ans ? 

Alice : Ben parce que mon père il habite ici, et enfin… maintenant, il habite ici et tout ça… et 

moi j’aime bien voir mon père et tout ça. Et après, il y a un autre contact qu’on peut 

faire sur l’ordinateur et on peut se voir en caméra et tout ça. Avec ma cousine et tout 

ça, on se parle par l’ordinateur. Et puis, en fait… euh… mes parents, ils sont 

divorcés… 

 

Tu habites avec ta maman mais ton papa, il habite aussi à Genève ? 

Alice : Ouais, il habite vers Carouge. C’est pas très loin. 

Et tu peux le voir souvent ? 

Alice : Ben… j’y vais pratiquement à peu près tous les week-ends. J’aime bien le voir tous les 

week-ends.  

Comme tu me dis que tu aimes bien le voir souvent, j’imagine que tu t’entends bien avec 

ton papa… 

Alice : Mmh… Enfin, des fois, il me gronde pour des choses et tout ça mais bon… je 

m’entends quand même bien. Mais en même temps, il me gronde pas souvent parce 

qu’on se voit que les week-end, donc on a pas que ça à faire les week-ends.  

Qu’est-ce que vous faites quand vous êtes ensemble ? 

Alice : Alors on va en ville, on regarde parfois des films… (elle réfléchit)… ben… on 

s’occupe, quoi. Et c’est bien parce que je vois que mon papa, on est seulement tous les 

deux. Parce qu’il y a mon frère et ma sœur qui sont partis à Paris. Mon plus grand 

frère, il a 23 ans et ma sœur qui est partie à Paris, elle a 17 ans. Ma sœur qui est ici, 

elle a 14 ans et mon autre frère, il est… je sais pas vraiment comment ça s’appelle, 

mais c’est à… en fait, c’est un truc… c’est parce qu’il est là-bas, parce qu’il a pas trop 

travaillé et tout ça. Donc après on l’a envoyé là-bas pour qu’il ait un CFC, un truc du 

genre. Et lui, il va avoir 18 ans. Et il reste toute la semaine là-bas et il rentre le 

vendredi soir et il est là que le week-end.  

Et tous tes frères et sœurs sont aussi métis ? 

Alice : Ouais… enfin, ils sont plutôt noirs. En fait, c’est parce qu’ils ont pas la même maman 

que moi. C’est ma belle-mère en fait, leur maman. En fait, mon papa, il était d’abord 

avec ma belle-mère et après, il était avec ma maman. Et ma mère, elle s’est d’abord 

mariée avec le père de mon frère et ma sœur qui sont ici, parce qu’ils sont blancs et 

après, et ben, ils se sont divorcés et elle s’est mariée avec mon père.  

 



38 
 

Tu t’entends bien avec tous ces frères et sœurs ? 

Alice : Ouais, sauf qu’avec ma sœur qui a 14 ans on se dispute beaucoup. En fait, quand 

j’étais petite, ben on jouait tout le temps ensemble mais maintenant qu’elle est 

adolescente, eh ben, elle parle plus avec ses copains et tout ça. Et moi quand j’étais 

petite, je voulais pas admettre qu’elle me laisse un peu comme ça. Et ma mère, elle 

m’a dit que c’était parce qu’elle était adolescente et que ça allait revenir plus tard, 

quand elle sera plus grande. 

Et avec ceux qui habitent à Paris ? 

Alice : Alors des fois, ils reviennent ici pour quelques jours, pendant les vacances et tout ça. 

Pour voir leur papa. Et avec eux… ils sont plus grands alors ça va mieux entre eux et 

moi. Mais je les vois pas non plus trop souvent.  

 

Est-ce que tu parles la langue du Sénégal ou du Congo ? Les dialectes, en fait… 

Alice : Alors j’ai déjà entendu, ça c’est sûr mais je sais dire quelques mots. Mais au Sénégal, 

on parle plutôt marocain…  

Comment ça ? 

Alice : Ben, par exemple pour dire bonjour, au Sénégal, on dit plutôt salamaleïkoum.  

C’est vrai que les musulmans se disent bonjour de cette manière, au Sénégal.  

Tu connais deux ou trois mots, mais est-ce que ton papa t’as un petit peu appris la 

langue ? 

Alice : Non, pas vraiment. Peut-être quand même deux ou trois mots. Je sais quand même un 

peu parler. Mais je pourrais pas faire une phrase. Mais des fois quand je parle avec 

mon père et qu’il y a du monde autour pour pas qu’ils comprennent eh ben je dis des 

mots en sénégalais ou en congolais et puis, je fais des phrases un peu en français, 

congolais, sénégalais.  

Tu arriverais à me dire quelque chose dans une des deux langues ? 

Alice : (elle rigole) …. euh, ouais, mais je sais pas trop quoi dire.  

Finalement tu te débrouilles quand même avec ces deux langues ? 

Alice : Ouais, en fait je connais deux ou trois mots et avec, je forme des phrases et comme ça.  

Tu connais quoi comme mots par exemple ? 

Alice : Alors en congolais : (elle me dit bonjour, oui, l’eau dans un des dialectes du Congo).  

Ça te plaît de connaître un peu ces deux langues. 

Alice : Ben ouais. Je trouve original. J’aime bien aussi le suédois.  

 



39 
 

C’est complètement autre chose, alors… (je rigole) 

Alice : Euh, oui. En fait, j’apprends deux ou trois mots parce que ma meilleure amie, eh ben, 

je vais allée la voir à Noël. Et puis, je vais partir avec son beau-père qui habite au 

premier étage, en bas. Puisqu’il va voir sa famille, parce qu’ils ont déménagé en Suède 

et lui, il est resté ici pour son travail. Et puis, je vais aller avec lui pour voir ma 

meilleure amie ; elle est suédoise. Elle habite là-bas, à Stockholm.  

Quel âge elle a ? 

Alice : Elle a 12 ans. Mais elle est grande, mais elle est super sympa. 

Tu l’as connue comment ? 

Alice : Ben en fait, elle a déménagé ici de Suède et puis ben, elle a été de la troisième à la 

sixième à l’école de Vésenaz, de la Californie et puis après, elle est repartie, parce que 

je crois que son père habitait là-bas et elle le voyait pas souvent. Et puis, elle a toute sa 

famille là-bas.  

Elle avait envie de les voir, je peux comprendre. Et toi, tu aurais envie d’habiter en 

Afrique, où il y a une grande partie de ta famille ? 

Alice : Ouais, peut-être je me verrais habiter en Afrique mais je pourrais habiter en Suisse et 

en Afrique. Comme ça, je pourrais déménager, bouger…  

Ça te plairait bien ? 

Alice : Ouais parce qu’en même temps, la Suisse, je la vois tout le temps et quand j’étais 

petite, je me souviens pas forcément du Sénégal et tout ça. Je me souviens parce qu’on 

avait une grande maison là-bas. Et puis, je me souviens pas forcément d’autres choses 

là-bas et puis, ça pourrait me faire des souvenirs si j’allais y habiter. Parce que mon 

père, il a tout mis à mon nom parce qu’il va bien un jour mourir, donc le terrain et la 

maison, ce sera vendu et tout ça. Puisque c’est une maison familiale, je ne veux pas 

trop.  

Si un jour tu as envie d’habiter là-bas, ce sera tout à fait possible… 

Alice : Ouais, exactement.  

 

Si je te demande de te décrie, qu’est-ce que tu dirais ? Que ce soit au niveau du caractère 

ou physiquement. 

Alice : Ben, je lui dirais que je suis métisse, que j’ai les cheveux bouclés mais que je les aime 

pas, que j’ai 10 ans, que j’ai un caractère que parfois je m’énerve sur des choses, que 

j’aime bien rigoler, que j’aime bien parler parce que je parle tout le temps, donc voilà. 

 



40 
 

Pour toi, ce serait important de dire que tu es métisse ? 

Alice : Ben ouais… Mais bon pas forcément que j’aime être métisse mais je dois le dire parce 

que je le suis, donc voilà. 

 

Ici, à Genève, il y a beaucoup de personnes de cultures différentes. Mais la majorité de 

la population est quand même blanche ; qu’est-ce que ça te fait d’être métisse dans un 

tel pays ? 

Alice : Alors ça ne me dérange pas vraiment parce que je suis pas la seule.  

 

Tu es une enfant métisse avec deux cultures différentes ; est-ce que tu te sens plus 

proche d’une de tes deux cultures ou pas forcément ? Comment tu vis le fait d’être de 

deux cultures différentes ? 

Alice : Bon je pense plus suisse parce que… bon ma mère et mon père, ils se sont mariés au 

Sénégal, je crois… ou peut-être au Congo, je sais plus maintenant. Et puis moi, je suis 

née en Suisse. Je pense que je suis plus suisse, mais j’aimerais être plus un peu 

congolaise parce que c’est pas un pays qui ressemble à tout le monde, en fait. Parce 

que la Suisse, c’est pas comme New-York, mais il y a des immeubles, il y a… voilà. 

Mais moi par exemple, je connais les immeubles et tout ça et puis la mer j’y vais pas 

souvent et tout ça, donc…voilà. 

 

J’arrive au bout de mes questions, alors est-ce que tu en as toi pour moi ? 

Alice : Euh… oui. Comment tu te sentais toi quand t’avais mon âge par rapport à tout ce que 

tu m’as dit-là et des questions que tu m’as posées ? 

(Je souris) …  Alors… quand j’étais à l’école primaire, je n’aimais pas beaucoup ma 

couleur de peau ; je détestais. Je voulais avoir les cheveux longs, les cheveux lisses 

comme mes copines. Je voulais être la plus blanche possible. Je ne m’en rappelle pas 

bien, mais j’ai peut-être eu aussi des moqueries des autres enfants par rapport à ma 

couleur de peau ; mais je n’arrive pas à m’en souvenir : alors soit il n’y en a jamais eu 

soit j’ai voulu oublier ; je ne sais pas trop… Mais c’est vrai que je me sentais vraiment 

mal malgré le fait que j’avais un groupe de copines que j’adorais.  

Mais au cycle, c’était encore une autre histoire ; c’était encore pire, en fait. C’était 

seulement quand j’étais à la danse que je me sentais à l’aise dans mon corps. Sinon, 

j’étais un fantôme. Je m’habillais d’une façon où j’étais le moins visible possible.  



41 
 

Et après, petit à petit, ça a changé… mais seulement vers la fin du collège ; où j’ai 

commencé à aimer à être métisse. Jusqu’au collège, j’étais vraiment que suisse pour moi. 

Je ne voulais pas entendre parler du Sénégal et j’osais à peine dire que mon papa était 

noir.  

Alice : Ok… Mais heureusement que ça a quand même changé… 

Ah c’est sûr…. Merci en tout cas de m’avoir confié toutes ces choses sur toi et ceux qui 

t’entourent… 

Alice : Ben… de rien… 

 

             

 



42 
 

11.7  Entretien avec Linda 
 

Je vais te demander tout d’abord de me raconter ton parcours jusqu’à maintenant ; ton 

lieu de naissance, tes origines, ton parcours scolaire,… 

Linda : Ma mère est française, déjà. Mon père est zaïrois, donc Congo ou RDC, je précise. Je 

suis née en Suisse, à Saint-Imier, je viens du Jura. J’ai toujours fait l’école au Jura ; 

j’ai commencé l’école au Jura et je suis venue à Genève pour faire l’uni. 

A l’école primaire, c’est là où j’ai eu le plus de problème. On était la première famille 

métissée dans le village. J’étais toute seule, déjà. Jusqu’au collège, j’étais 

pratiquement la seule noire dans la classe. Après, au collège moins, parce qu’il y a 

plusieurs jeunes de différentes villes qui y viennent… mais sinon, j’étais toujours la 

seule. 

A l’école primaire, j’étais vraiment exclue ; j’avais seulement une amie. Une amie 

dont les parents étaient américains, donc c’était différent car elle venait d’un autre 

pays, avec une autre culture. C’était donc ma seule amie parce que les autres c’était 

vraiment : « Mais pourquoi tu ne deviens pas blanche ? Tu mets des crèmes pour 

devenir blanche ? Quand est-ce que tu seras comme nous ? ». J’étais tellement 

traumatisée, qu’il y a des jours où je n’avais même pas envie d’aller à l’école. Quand 

on me demandait d’où venait mon père, je disais qu’il était blanc. Pour finir, j’étais 

convaincue par ce que je disais, tellement j’étais traumatisée. Ça a pris une telle 

proportion que mes parents, ils ont demandé à ma maîtresse d’intervenir ; il y a eu une 

réunion de parents. Après ça, ça allait mieux. Mais je dirais que je me suis sentie à 

l’aise vraiment en cinq et sixième années, seulement. Avant j’étais à l’aise, je veux 

dire, mais je me sentais bien plus frustrée… mais au final, tu te sens toujours 

différente des autres. Alors que maintenant pas du tout. J’ai totalement changé, je suis 

fière de mes origines. Tu grandis alors tu côtoies le milieu [africain].  

L’endroit d’où tu viens est vraiment un petit village… Ce contexte aurait-il eu une 

influence sur l’intégration de ta famille ? 

Linda : Oui, je pense que ça a quand même une influence. Parce que quand je parle avec des 

gens de Genève ou de Lausanne, rares sont ceux qui ont eu des problèmes par rapport 

à ça. Qu’ils soient portugais ou espagnols, ils n’ont jamais eu de problèmes par rapport 

à ça. Ils ont peut-être eu un petit peu, mais pas comme moi, je pense. Je pense pas 

qu’ils aient été traumatisés à ce point-là.  



43 
 

 Donc oui, je pense c’est parce que c’était un petit village et qu’on était les premiers 

métis.  

Mes parents se sont mariés dans le micro-village de ma mère en France, encore pire 

que le mien, et il y avait beaucoup d’africains venus pour le mariage et c’était le 

spectacle pour tous les habitants. Tout le village à la fenêtre. Ils n’avaient jamais vu 

autant de noirs. Et mon père, durant les premiers mois où il allait dans les petits 

commerces du coin au Jura, tout le monde le regardait et disait : « Ah, regarde, c’est 

lui ! ». C’est lui le Noir ! 

Mais bon après ça s’est vite tassé avec l’arrivée d’autres familles métisses ou noires. 

Comment ça se fait que tes parents aient choisi le Jura ? 

Linda : Alors je ne suis pas certaine pour mon père, mais je sais que ma mère, elle a fait son 

école en France et comme il n’y avait pas de travail, elle est venue en Suisse. Mon 

père, je pense que c’était aussi pour des raisons professionnelles ; mais en fait, il avait 

déjà fait toutes ses études en Europe, mais pas en Suisse. 

 

As-tu des frères et sœurs ? 

Linda : Alors oui, j’ai un petit frère métis, il a 20 ans, et sinon un grand frère et une grande 

sœur, mais demi, si tu veux…Les demi-frères et sœurs, c’est du côté de mon père. En 

fait, mon père quand il était jeune, quand il était à l’uni, avait une copine avec qui il a 

eu deux enfants.  

Et vous vous entendez bien ? 

Linda : Ah oui, super bien, même. Donc mon demi-frère et ma demi-sœur sont noirs et leur 

mère, après s’être séparée avec mon père, est retournée en Afrique. Mon père a gardé 

les enfants, donc depuis six ou sept ans, ils habitent avec mon père et ma mère. Ils ont 

grandi avec nous. Ils ont 37 et 38 ans.  

 

Je reviens à ton parcours scolaire et la période de l’école primaire où ça se passait pas 

vraiment bien… Ton école se situait dans ton village ? 

Linda : Oui, et ce jusqu’à partir au collège ; c’était tout dans le même village.  

Et qu’est-ce qui te faisait sentir vraiment différente par rapport aux autres enfants ? 

Linda : Alors les autres enfants me le faisaient beaucoup remarquer. Par exemple, quand on 

avait la gym et qu’on faisait des équipes, t’es toujours la dernière à être appelée, 

personne te veut. Ou alors beaucoup dans les vestiaires aussi. Les filles me posaient 

beaucoup de question et me regardaient. Quand je me déshabillais, elles disaient : 



44 
 

« Ah, mais ton ventre aussi, il est noir ?! » Je ne savais pas vraiment quoi répondre. 

Pour moi, c’était quelque chose d’évident et pas pour elle.  

Ces enfants n’avait jamais vu des enfants métis ou noirs… 

Linda : Non, je ne pense pas qu’ils en avaient déjà rencontrés.  

Penses-tu que c’était de la curiosité ou simplement des remarques blessantes ? 

Linda : Je pense que ça dépend. Il y a toujours un peu des deux, selon moi. Avec les curieux, 

on devient plus vite ami avec eux.  

C’est étonnant car tu te souviens encore assez bien de tout cette période… tu avais quel 

âge ? 

Linda : Je pense que ça a été de 5 à 8 ans.  

Tu as eu donc à un moment donné parler avec tes parents de tout ce qu’il se passait ? 

Linda : Ben oui, même si je me souviens plus vraiment de ça, je pense que je leur en parlais, 

ils étaient donc au courant. Je pense que la maîtresse leur disait aussi ce qu’il se 

passait à l’école. Mais je pense que mes parents essayaient aussi un peu de me 

protéger. Une fois, je me souviens qu’on avait la course scolaire, et moi j’étais en short 

et quand on est arrivé au rendez-vous, mon père a vu que tout le monde était en 

pantalon ; alors il m’a fait vite faire demi-tour à la maison pour me mettre aussi un 

pantalon. Sinon, ça aurait été toute la journée : « Oh ! T’as les jambes nues ! » Donc 

même pour des petites choses comme ça, j’avais le droit à des commentaires et à des 

moqueries. J’étais un peu le bouc-émissaire.  

Avec les enseignantes est-ce que tu rencontrais aussi certains problèmes ? 

Linda : Non, pas vraiment. C’était surtout avec les enfants.  

Et avec les habitants du village avez-vous, ta famille et toi, eu des remarques blessantes ? 

Linda : Alors avec les adultes, non je ne pense pas, par rapport à ce dont je me rappelle. Les 

adultes sont plus du genre à la penser mais ils ne le disent pas ; en tout cas pas à la 

personne directement.  

C’était surtout les enfants qui disaient ce qu’ils pensaient… 

Linda : Oui, mais bon les enfants ça reflète aussi les parents et ce qu’ils leur disent à la 

maison.  

Précédemment, tu m’as dit qu’il y a eu, à un moment donné, une réunion de parents de 

ta classe… 

Linda : Oui, parce que mes parents, au début, ils me disaient de répondre à ces remarques 

blessantes en disant qu’ils sont bêtes de dire ça et de penser comme ça et que c’est 

comme ça, c’est la vie. A un moment donné, je n’arrivais tellement plus à me défendre 



45 
 

que la maîtresse, elle a dû intervenir mais aussi, parce qu’elle ça la blessait parce 

qu’elle avait des enfants adoptés, des indiens. Donc elle comprenait un peu ma 

situation ; ces enfants vivaient peut-être la même situation que la mienne. Je pense que 

j’ai eu de la chance d’avoir une maîtresse comme ça ; sinon ça ne se serait pas arrêté 

aussi vite.  

La réunion s’est déroulée avec les enfants ou qu’avec les parents ? 

Linda : Non, je crois que c’était qu’avec les parents.  

Et après cette réunion ça s’est mieux passé… 

Linda : Oui tout à fait. Mais pas avec tout le monde ; mais avec la plupart, ça s’est mieux 

passé. Mais après quand tu vas…enfin, tu restes dans la petite école jusqu’en 

deuxième année et après tu vas dans la grande école où tu vas jusqu’en sixième année. 

Et là, il y avait des autres gens qui ne sont pas forcément…en fait, il y a deux écoles 

enfantines, donc après dans la grande, on est mélangé. Donc à ce moment-là, j’ai eu 

moins de soucis ; il y a plus de gens et c’est plus diversifié. 

Le problème de l’intégration a été surtout jusqu’en deuxième enfantine, finalement… 

Linda : Après j’ai commencé à faire mon travail sur moi-même. 

 

La fille dont tu étais proche à l’école enfantine était aussi métisse ou noire ? 

Linda : Non, pas du tout. Sa mère était américaine et son père, suisse. Mais ils ont vécu 

longtemps aux Etats-Unis et après ils sont venus en Suisse et là d’ailleurs, ils sont 

repartis.  

Tu es toujours contact avec elle ? 

Linda : Non, non. Je ne la vois plus depuis longtemps. 

 

Pendant un long moment, tu étais la seule enfant métisse dans l’école… 

Linda : Dans les classes, oui. Mais pas dans l’école car on devait être deux ou trois.  

Et tu avais des contacts avec ces autres enfants métis ? 

Linda : Non, pas trop car ils étaient plus jeunes.  

J’imagine que par la suite tu as connu d’autres personnes et tu as eu ton propre groupe 

d’amis. Est-ce que c’était des personnes de toutes les cultures ou un groupe assez 

homogène ? 

Linda : Alors il y avait des suisses, forcément, des  italiens, des albanais et moi. Mais pas 

forcément des enfants de couleur. Pas dans mon groupe d’amis, en tout cas. Jusqu’au 



46 
 

cycle, j’étais vraiment la seule métisse ou black, dans mon groupe d’amis et dans mes 

classes.  

Et dans ce groupe d’amis est-ce que parfois tu avais des remarques ou des commentaires 

sur ton origine ? 

Linda : Ça allait, mais je pense qu’ils me considéraient comme une blanche. Du fait qu’on a 

toujours été à l’école ensemble. Vu qu’il n’y a pas beaucoup d’écoles dans le village et 

dans la région, jusqu’au collège, t’es avec les mêmes gens. Vu qu’on a grandi 

ensemble et qu’après ça s’est amélioré, je pense qu’ils me considéraient comme une 

blanche et ne voyaient même plus ma couleur de peau.  

 

A partir du collège, tu te sentais mieux ? 

Linda : Ah ben oui, parce qu’au collège, il y a déjà un seul collège pour tout le canton, donc 

t’as tout le monde qui se retrouve là. Il y a des gens de Delémont, de Saint-Imier, de 

Porrentruy, de partout. Donc là, il y avait beaucoup de Noirs et de Métis. 

 

Passons maintenant à ton pays d’origine, le Congo. Le connais-tu bien ? 

Linda : Ben en fait, je n’y suis jamais allée. Mais oui, je connais. Alors déjà nous, on est très 

famille. Je parle la langue depuis que je suis toute petite, le lingala.  

Ton père te l’a apprise… 

Linda : Non pas mon père en fait ; c’est ma grand-mère qui nous gardait quand on était petit et 

c’est comme ça qu’on le parle. Elle ne nous l’a jamais vraiment apprise mais comme 

elle le parlait avec mon père et mes tantes, ben on a écouté et donc on le parle les 

deux, mon frère et moi.  

La mère de ton père vit dans le Jura aussi, alors… 

Linda : Oui, à Bassecourt, dans le vieux village. Et du coup, elle nous a toujours gardés et 

c’est pour ça qu’on parle le lingala et on s’y est fait. Mais à la maison on ne parle le 

lingala avec mon père ; on le parle seulement avec ma grand-mère. Ou alors des fois 

entre nous, entre mon père et moi, mais c’est vraiment rare.  

Ton père ne veut pas parler avec vous, ton frère et toi, le lingala ? 

Linda : Non, ce n’est pas qui voulait pas mais c’est aussi…enfin, comme ma mère, elle est 

française, tu parles français ; ils parlent français entre eux. Donc nous, on a toujours 

parlé français à la maison. Mais des fois, avec mon père, ça arrive qu’on parle le 

lingala. Par exemple si t’es au restaurant et qu’il y a beaucoup de gens et qu’il veut 

nous dire un truc secret ou des choses comme ça…alors là, il nous parle en lingala.  



47 
 

 Mais sinon, c’est surtout avec ma grand-mère. Mais avec mes tantes, on parle plus le 

lingala que le français. Oui, parce qu’elles nous voient jamais et on est les seuls métis 

de la famille, mon frère et moi, qui parlent le lingala alors ça les fait marrer. Elles 

aiment bien nous entraîner.  

C’est tes tantes du côté de ton père qui n’habitent pas en Suisse… 

Linda : Oui, c’est du côté de mon père et elles habitent au Canada.  

La famille est un peu dispersée… 

Linda : Si tu veux mon père… dans sa famille, ils sont sept enfants. Il y en a deux au Jura, en 

comptant ma grand-mère, et tout le reste est au Canada. Mais avant, ce n’était pas 

comme ça ; il y en avait en Italie, en Allemagne… mais après tout le monde est allé au 

Canada parce que c’était plus facile… pour avoir la nationalité. 

Ils ont tous voulu partir du Congo… 

Linda : Ah oui ! Ça a fait un qui est parti en premier et après il a dit aux autres de venir, c’est 

bien, c’est facile au niveau de l’intégration.  

Et ça se passe bien pour eux, alors… 

Linda : Ah oui ! Bien sûr ! Ils sont bien installés ; ça doit faire au moins dix ans, maintenant. 

Même le premier, plus encore.  

Et tu vas leur rendre visite quelques fois ? 

Linda : Oui, oui. Ils viennent, on y va. Mais on ne se voit pas chaque année mais je dirais 

maximum tous les deux ans.  

Et tes tantes, ta grand-mère et ton père retournent parfois au Congo ? 

Linda : Non, non. Personne.  

Tu sais pourquoi ? 

Linda : Ben, tout simplement parce qu’on a plus de famille là-bas. Mon grand-père est décédé 

et vraiment le seul cousin de mon père qui était là-bas est décédé aussi. Ma grand-

mère est ici, en Suisse. Alors oui, il reste leurs parcelles, comme ils disent mais je 

pense que ce n’est pas en très bon état et en plus mon père, si tu veux, après avoir fini 

ses études, il est reparti, au Congo, pour faire médecin-militaire et après il a déserté… 

donc pendant tout le régime de Mobutu, il pouvait plus y retourner. Alors petit à petit, 

il s’y est fait et il n’y est plus jamais retourné.  

Penses-tu que son pays de naissance lui manque ? 

Linda : Oui, je pense un peu… mais je pense que ça doit être difficile pour lui… il y retourna 

peut-être en vacances… il ne retournera pas… enfin là, il y est retourné pour un décès, 

mais juste quatre jours et puis c’est difficile car tu ne connais plus personne, la plupart 



48 
 

de tes amis sont en Europe ou ailleurs. Et t’as plus d’habitation et c’est difficile 

d’habiter chez les gens… c’est difficile pour ceux qui t’accueillent d’avoir quelqu’un à 

la maison ; c’est beaucoup de frais.  

 Je pense que ça lui manque car ça restera toujours chez lui, mais je pense que ça lui 

manque moins parce qu’il y a toute sa famille ici. Il se sent chez lui, il a ses amis, ici. 

Et toi tu aurais envie d’y aller ? 

Linda : Oui, j’aimerais bien y aller une fois. Alors, oui, je suis déjà allée en Afrique ; mais si 

je vais là-bas, ce sera quand même chez moi, alors ce sera différent. Mais je ne pense 

pas que tant que ma grand-mère vivra, on ira… Elle ne veut pas y retourner. Elle y est 

retournée juste à la mort de mon grand-père mais aussi seulement quatre ou cinq 

jours… mais non, elle serait incapable… de toute ma famille, je pense qu’il n’y aurait 

personne encore capable d’aller vivre en Afrique. Ben oui ! C’est un peu le jour et la 

nuit.  

Tous se sont habitués à vivre en Europe… 

Linda : Ah oui, c’est ça mais aussi parce que tous sont venus aux alentours de 18 ans. Ils 

étaient tous dans une école française, au Congo, et avec le bac, tu as un concours, je 

crois, et ils ont tous eu des bourses pour aller en Belgique ou Italie. Donc, ils ont tous 

fait leurs études ici, en Europe. 

Avec ta famille, je comprends que tu gardes de bons contacts… 

Linda : Ah oui, ça c’est sûr. On est tous intégrés, aussi. Enfin, je dirai que mon grand frère, 

lui, il fait vraiment partie de la communauté zaïroise de Genève. Il connaît tout le 

monde, il va qu’en discothèque africaine ; tu vois, il est vraiment dans le milieu. Mon 

petit frère, il a aussi cette tendance ; ma sœur et moi, peut-être un peu moins. Mais ça 

n’empêche pas que j’écoute de la musique africaine, on fait des fêtes entre nous… 

Tu aimes bien retrouvé cette ambiance africaine… 

Linda : Ah oui, totalement. 

 

 

Ton père t’a inculqué certaines valeurs africaines… 

Linda : Ah bien sûr, totalement. Tu vois, je parle la langue, je connais toutes les coutumes ; et 

personnellement, il y a certaines coutumes que j’aimerais respecter et d’autres pas… 

mais certaines oui, par respect pour mon père.  

 

 



49 
 

Lesquelles par exemple ? 

Linda : Ben… par exemple, je pense que tu connais la dote. Donc ça c’est peut-être un truc 

qui ne me dit pas trop mais par respect pour mon père, je le ferai. Ou alors, il y a des 

trucs ″chous″ ; comme ma grand-mère, pour elle, on dit que mon petit frère c’est son 

mari, tu vois. Et mes neveux, c’est les maris de ma mère. S’il arrive quelque chose à 

mon père, ce sera à mes frères d’entretenir ma grand-mère, tu vois. Et toute cette 

hiérarchisation de la famille, je trouve ça cool. Ça fait qu’on reste toujours soudé, 

finalement.  

Les liens familiaux sont très forts, même avec ceux qui vivent au Canada… 

Linda : Ah oui, bon ce n’est pas autant que ceux qui sont en Suisse, mais on a des nouvelles 

par mon père et même avec mes cousins.  

 

Comme tu étudies à Genève, est-ce que tu retournes souvent dans le canton du Jura, 

chez toi ? 

Linda : Ah oui quand même. On va dire deux fois par mois. Mais il y des périodes plus 

longues, où non, je n’y vais pas. Mais là, vu que j’ai mon copain qui est là-bas, alors 

oui j’y vais plus souvent.  Mais avant… on va dire que le maximum que j’aie fait sans 

rentrer, c’est deux mois. Mais c’est aussi parce que tu as des attaches, finalement. Tu 

n’as pas les mêmes amis ici que là-bas. T’as tes amis d’enfance, ce n’est pas la même 

chose. Et puis eux, ils ne peuvent pas toujours venir non plus.  

 

Dans le Jura, est-ce qu’il y aussi une communauté africaine qui s’est créée ? 

Linda : Oui, mais moins qu’ici à Genève. Il n’y a pas toutes ces infrastructures, tu vois. Tu 

n’auras jamais… Je crois qu’il y a un ou deux magasins africains, mais il n’y aura 

jamais comme ici. Il n’y a pas, par exemple, de coiffeur comme aux Pâquis. Là-bas, il 

n’y a pas tout ça. Ils vont tous à Lausanne ou à Bienne. Il y a une petite mais pas aussi 

grande qu’à Genève.  

Rentre en compte aussi peut-être la taille de la ville et le nombre de personnes 

africaines… 

Linda : Ben oui, c’est sûr. Mais il y en a pas mal, maintenant ; beaucoup plus ces dernières 

années, en tout cas.  

 

 

 



50 
 

Avec ton père, quel genre de relation entretiens-tu ? 

Linda : … (elle réfléchit)… Alors, je dirais que dans le passé, on a eu de bonnes relations ; 

j’étais un peu sa chouchou, comme toutes les petites filles avec leur papa. Mon père 

c’est pas quelqu’un qui va venir te faire un bisou et te dire qu’il t’aime… d’ailleurs, 

je ne sais même pas si j’ai dit à mon père que je l’aimais… enfin, si, peut-être dans 

une lettre ou dans un message mais pas comme ça, directement. Chez moi, on n’est 

pas vraiment bisous, câlins et tout ça. Par contre, on est très famille et si on parle pas 

assez… mais mon père, il était… on ne va pas dire très sévère, mais surtout… tant 

que l’école ça allait, tout va bien. Et puis après, quand j’ai commencé à grandir, je 

suis devenue adolescente et forcément, là, tu as des conflits avec les sorties et tout ce 

qui va avec. Et moi, j’avais beaucoup de mal à accepter… je ne sais pas si chez toi 

c’était comme ça… la phrase : « Oui, mais lui, c’est un garçon ! » Alors je me disais 

que ce n’était pas possible, surtout moi avec mon caractère. J’avais vraiment 

beaucoup de mal à accepter ça. Du coup, je suis devenue un peu la rebelle. C’est 

toujours moi qui ouvre ma bouche à table, c’est toujours moi qui vais dire : « Non, 

mais ça va pas ! » (elle rigole) Du coup, je pense qu’il a appris à accepter que je sois 

comme ça ; mais je pense que c’est bien parce qu’en même temps on n’a pas de non-

dits et je pense que ça aide à avoir une bonne relation. Mais il y certaines choses, je 

sais que c’est non ; c’est intransigeant. Par exemple, pour amener mon copain chez 

moi, enfin mon premier copain, j’ai eu beaucoup de mal, ça m’a pris beaucoup de 

temps ; parce qu’avec mon père, c’était non. Et puis, même aujourd’hui, moi mon 

copain… bon lui, il est aussi métis, alors il sait comment ça se passe… mais je sais 

que lui n’acceptera jamais de dormir chez moi s’il y a mon père. Ma mère, oui, mais 

même moi, je me sens mal à l’aise… mais, c’est quand même pas bien… le matin, je 

ne suis pas très à l’aise parce que je sais que ça ne se fait pas et que je sais que 

maintenant, mon père va faire une concession en ma faveur. Mais dans ma famille, 

ils sont quand même assez ouverts ; moi, mes oncles, mes tantes, ils trouvent ça 

normal qu’à 20 ans, tu ramènes ton ami à des fêtes ou comme ça ; mais ça veut pas 

dire qu’on va se marier. Mais à un moment donné quand t’as une relation avec 

quelqu’un, t’as envie de lui faire partager ta culture et puis, voilà.  

 Sinon, oui… à part qu’on ne discute pas beaucoup… mais sinon ça va.  

 

 

 



51 
 

Tu aimerais plus, toi… 

Linda : … (elle réfléchit) … non, pas forcément… je sais comme il est et en même temps on 

se comprend. T’as pas besoin non plus de faire toujours des grandes discussions, on se 

comprend et l’essentiel on se le dit.  

Et avec ta maman ? 

Linda : Alors point de vue caractère, j’ai pris bien plus de ma tante avec ce caractère fort… de 

la sœur de mon père mais ma mère, je ne pense qu’elle n’y soit pour rien du tout. Elle 

a aussi son caractère et elle parle aussi comme moi, de manière franche, mais… c’est 

peut-être aussi parce que je suis jeune. Mais, moi si je me rebelle, je peux m’énerver 

jusqu’à en pleurer, tellement ça m’énerve. Alors que ma mère, elle est plus âgée et elle 

arrive mieux à prendre du recul par rapport aux choses. Peut-être que je deviendrais 

comme ça. Alors que mon père, il est calme et posé ; il va toujours essayer de régler le 

problème alors que moi, je vais m’enflammer pour rien.  

 

Ton copain est aussi métis, alors… 

Linda : Oui, alors il n’est pas métis européen-africain mais sa mère est mauricienne et son 

père, il est suisse.  

 

Ton père a vécu jusqu’à 18 ans environ au Congo et est-ce qu’il te parle parfois de ces 

années là-bas ? 

Linda : Oui, enfin, juste des anecdotes mais pas son ressenti, non. Mais je ne pense pas qu’il a 

dû ressenti puisque c’est chez lui, en fait. A part des anecdotes où il nous dit qu’il 

faisait telle ou telle chose quand il était petit, où nous raconter comment c’était quand 

il était petit.  

 

Tu m’as dit que petit à petit, tu étais plus ouverte par rapport à ta culture… 

Linda : Oui, je pense que c’est vachement du fait que j’ai été frustrée à l’école. Donc, après, 

même si tu ne le veux pas forcément, tu essayes de tout faire comme une blanche. Tu 

essayes de paraître comme eux et tu te fermes peut-être à ta culture, mais d’un autre 

côté, je ne me fermais pas totalement parce qu’on avait toujours des fêtes, on était 

toujours en famille, donc non. Mais je pense qu’à l’école, oui.  

 

 



52 
 

Ça ne devait pas être évident de jongler entre le contexte scolaire, où tu mettais de côté 

ta culture africaine, et le contexte familial où tu la mettais en avant… 

Linda : Ah, c’est sûr. Par exemple, avant je ne parlais jamais de ce qu’il se passait à la maison 

et de tout ce qu’on faisait avec la famille. Je ne racontais jamais rien à personne. 

Tandis que maintenant, oui, j’ose en parler. Mais je ne pense pas que j’essayais de me 

changer quand j’étais à l’école ; je racontais tout simplement moins que maintenant et 

j’étais moins comme maintenant.  

 

Est-ce que tu as plus d’amis métis ou noirs qu’avant ? 

Linda : Ah oui, beaucoup plus ! Mais je ne pense pas que c’est par rapport au fait que j’aie été 

frustrée quand j’étais petite ; je pense que c’est juste qu’il n’y en avait pas avant. 

Quand il y a plus d’africains qui sont arrivés à Delémont, on a tout de suite été… 

enfin, tu les connais forcément, tu vois. Mais aussi parce qu’au lieu d’avoir une 

communauté zaïroise, camerounaise, etc., à Delémont, ils sont plus tous ensemble ; 

donc tout le monde se connaît et finalement tu les connais vite.  

Et la communauté congolaise ou africaine, tu la côtoies, ici, à Genève ? 

Linda : Par mes frères, oui ; mais pour les fêtes, si je ne connais pas, je n’y vais pas. Mais par 

mes frère, oui ; j’aime bien aller au Calypso. Moi, je suis du genre à rester en famille 

plus qu’à aller en communauté. Mais ce n’est pas pour ça que je n’aime pas aller à une 

manifestation ou à une fête.  

 

Je passe complètement à un autre registre, mais si je te demandais de te décrire, qu’est-

ce que tu me dirais ? 

Linda : Ben, franchement, maintenant, je crois que je dirais que je suis métisse à 100%. C’est-

à-dire apparence, caractère, je pense aussi… quand je dis métisse, je veux dire 

mélange, donc. Et puis, culturellement aussi. Il y a des trucs que j’adhère de mon côté 

européen, d’autres de mon côté africain ; idem, il y a des trucs que tu refuses. Et je 

pense que ceux qui viennent de Suisse-Suisse ou de France-France, de par leurs 

parents, je pense qu’ils ne sont pas aussi ouverts que nous, tu vois. Peut-être ouvert 

d’esprit, il y en a beaucoup, mais je pense que tu restes toujours moins ouvert que 

quelqu’un qui est métissé ou de culture différente. Parce que dès que tu nais, tu es dans 

un bain où forcément tu seras obligé de  partager différentes cultures et d’apprendre 

diverses choses. Peut-être aussi parce que moi je viens d’une famille où la famille de 

ma mère, ils acceptent très bien la famille de mon père et vice-versa. Tu vois quand on 



53 
 

fait des fêtes, genre à la communion où à mon baptême, il y a toujours les deux côtés. 

Ils s’entendent très bien. Il n’y pas franchement… enfin, dès fois, il faut le dire, il y a 

du racisme du côté des africains par rapport aux Blancs, mais là, dans ma famille, je 

crois qu’on accepte bien ça. Mais je pense aussi c’est parce que mes parents sont 

ensemble depuis longtemps.  

Il y a eu très peu alors de problèmes par rapport à la famille de ta mère et l’acceptation 

de son mari… 

Linda : Oui, peu mais il y en a quand même eu. Ma grand-mère, du côté de ma mère, donc, 

nous a jamais caché qu’au début, elle était totalement contre cette union, que ma mère 

se marie avec un africain. Ben déjà, ils en avaient jamais vus, je crois ; parce que ma 

mère vient d’un très très loin village, paumé en France. Et mon père, il pense que le 

fait qu’il ait été médecin, ça a beaucoup fait aussi, dans l’acceptation. Parce que même 

s’il était noir, il avait quand même un statut social ; c’est vrai que ce sont des réalités 

qui jouent beaucoup. Mais maintenant, non, c’est fini tout ça.  

Ma grand-mère paternelle, tu vois, c’était la même chose, pas avec ma mère mais avec 

ma tante. Le frère de mon père est marié avec une italienne ; ils se sont mariés très 

jeunes et ma grand-mère paternelle, elle était aussi totalement contre. Elle ne voulait 

pas qu’il y ait de Blancs dans la famille. Alors que maintenant, trois sur quatre de ses 

fils sont mariés avec des femmes blanches. 

 

Au jour d’aujourd’hui, qu’est-ce que tu ressens à être métis, dans un pays où la majorité 

de la population est quand même blanche ? 

Linda : Bien, oui, je me sens bien. Bon, au Jura, tu peux avoir encore quelques problèmes de 

racisme, on va dire ; à Genève, aussi, mais moins. On va dire qu’à Genève, tu te fonds 

dans la masse, en fait. Mais au Jura… Non, mais on va dire que maintenant, je me sens 

bien chez moi. C’est clair que tu auras toujours deux ou trois personnes que tu sens 

qu’elles sont un peu réfractaires, mais ça ne me dérange pas et je suis là… bon tant pis 

pour elles. En fait, tu es habituée, je crois. Ça ne me passe pas complètement au-

dessus, mais ça ne me blesse pas. Mais après, je suis totalement d’accord, il y a des 

trucs qui m’énervent … qu’est-ce que je peux donner comme exemple ? Genre, il y a 

des Noirs qui se font remarquer et après on dit et on entend que certains n’aiment pas 

les Noirs. Mais à un moment donné, c’est un peu comme ça. T’arrive dans un pays où 

t’es étranger et si tu veux parler que le lingala, manger qu’africain et si tu veux aller 

que dans des endroits africains, tu vois,  ben… à un moment donné, il faut aussi te 



54 
 

demander pourquoi on t’aime pas. C’est la même chose si tu commets des vols ou des 

crimes, tu vois.  

Avec ce que tu dis, c’est aussi comment en tant que métis ou noir tu parviens à 

t’ingérer… 

Linda : Alors pour moi c’est différent parce que pour moi la Suisse c’est chez moi et je ne 

vois pas pourquoi je devrais essayer de m’y intégrer puisque c’est mon pays. Je suis 

née ici, tu vois. Je ne connais rien d’autre. Donc, je suis née ici, c’est chez moi. Mais 

c’est clair que c’est différent et qu’il faut te conduire différemment.  Mais moi, je me 

sens chez moi. Je ne vais pas forcément me comporter en fonction de ce que les autres 

pensent de moi.  

 

Souvent lorsqu’on est métis, on dit  qu’on est ni vraiment l’un ni vraiment l’autre ; et toi 

tu situes de quelle manière ? Te sens-tu plus appartenir à une culture qu’à une autre ? 

Linda : … (elle rigole)… Alors déjà, je ne me sens pas suisse, même si je veux me faire 

naturaliser. Je suis française et c’est vrai qu’il y en a beaucoup qui pensent que comme 

je suis née en Suisse, et ben je suis suisse, mais non. Chez moi, c’est quand même la 

culture française pour beaucoup de choses, tu vois. Et c’est quand même encore 

différent de la Suisse. On ne dirait pas mais il y a beaucoup de choses qui sont 

différentes. Et puis, je dirais que je suis plus française mais je pense que je suis un tout 

petit moins africaine (elle rigole) mais pas beaucoup. Mais je ne pense pas que… 

enfin, je pense que je parlerais toujours d’abord du côté français parce que voilà… 

parce qu’on m’a toujours montré ça… mais je pense que jamais je n’oublierais mon 

côté africain. 

Tu as quand même en toi certains traits africains… 

Linda : Oui bien sûr. Et puis moi, j’ai envie d’élever mes enfants quand même aussi un peu à 

l’africaine, jamais je n’arrêterai de manger africain, jamais je… chez moi, j’aime bien 

la ″déco″ africaine, tu vois ; il y a plein de choses comme ça.  

 Mais je pense que côté esprit, je suis plus française. Mais non, je suis fière de mes 

racines et jamais je n’abandonnerai ce côté. Alors qu’il y en a qui sont… enfin, chez 

moi, on les appelle ″les frustrés″ (elle rigole). Il y en a qui font tout pour paraître blanc 

alors qu’ils ne le sont pas. Moi, j’essaye toujours justement de concilier les deux pour 

essayer d’être au milieu même si ce n’est pas possible, mais tu vois ce que je veux 

dire. 



55 
 

Quand tu rencontres de nouvelles personnes, est-ce qu’elles te demandent assez souvent 

d’où tu viens ? 

Linda : Oh, oui toujours. Elles essayent toujours de deviner. Alors c’est souvent indienne… 

beaucoup indienne et aussi maghrébine. Je pense que c’est aussi beaucoup à cause de 

mes cheveux parce que j’ai les cheveux de ma mère. Même si j’ai les cheveux frisés à 

la base, ce n’est pas comme mes cousines qui ont vraiment les cheveux d’africaine, 

même si elles sont métisses. Un peu comme toi, en fait, aussi. Mes cheveux sont 

bouclés mais la texture, elle est européenne.  

Et qu’est ce que tu ressens quand il y a ce petit jeu de devinettes autour de ta culture 

d’origine ? 

Linda : Ça ne m’indigne pas, je ne vais pas m’énerver pour ça, voilà c’est normal. Moi, ça 

m’arrive aussi de dire à quelqu’un qu’il est japonais mais en fait il est vietnamien. Et 

quand la personne est métisse ce n’est justement pas évident puisqu’il y a un mélange.  

 

Une dernière question : est-ce que tu sais comment ton frère a vécu tout ça ? 

Linda : Mon frère, lui, on l’a aussi embêté à l’école mais quand même moins. Et je pense que 

ça l’a moins atteint parce que lui c’est un garçon. Donc lui, il allait se battre ou il 

allait… il prenait vachement plus de recul par rapport à ça. Et puis, il a vécu quand 

même aussi deux ans plus tard et il faut dire que ça change vite. Et je vois que lui, il a 

eu de la chance d’être à l’école avec plus d’Africains ; donc lui, il a plus d’amis 

africains que moi. Et puis, ils font plein de choses ensemble ; ils se comprennent et 

tout. Mais il a quand même beaucoup d’amis blancs. Mais je pense qu’il a appris à 

plus se détacher et il n’a pas souffert comme moi dans sa jeunesse car il réagissait 

autrement, en fait. Et puis moi, je n’allais rien dire et me laisser toucher alors que lui il 

allait se battre et répondre aux personnes. Et maintenant, il suit beaucoup son grand 

frère, forcément, ben du coup, lui, il est vachement aussi africain, mais pour beaucoup 

de choses aussi, il reste français. Il est plus intégré du côté africain que moi. Mais 

depuis qu’il est tout petit, il a toujours comme fan des personnes noires. Je pense qu’il 

a plus pris du côté africain que moi mais pour d’autres trucs, non. 

 

Alors, on bout de notre discussion, si tu n’as pas de questions, je te remercie d’avoir bien 

voulu parler de toi, de tes cultures et tout ce que ça englobe.   



56 
 

11.8  Entretien avec Angie 
 

Je vais te demander tout d’abord de me raconter ton parcours jusqu’à maintenant ; que 

ce soit au niveau scolaire ou autre… 

Angie : Bon, mes origines : mon père est angolais, maman est suissesse… je suis née près de 

Zürich, à Schlieren. J’ai vécu deux années… enfin, on est parti en Angola… j’ai vécu 

deux années en Angola, ensuite on est revenu pour des raisons politiques. On est 

revenu à Zürich, donc j’ai grandi à Zürich. Je suis venu, ici, à Genève, pour mes 

études et j’y suis restée. Voilà…  

Tu es venue ici pour tes études universitaires ? 

Angie : Oui, exactement.  

Comment ça se fait que tes parents se soient installés à Zürich ? 

Angie : Ben, ma maman, elle est à la base romande, donc mes grands-parents sont romands, 

en fait ; ma grand-mère d’Yverdon, mon grand-père, de Fribourg. Et pour des raisons 

de travail, mon père a dû déménager à Zürich. Ma mère a alors grandi à Zürich… mais 

d’origine fribourgeoise, comme moi… 

Tu parles très bien le français ; tu l’as appris à l’école ? 

Angie : Comme mes grands-parents étaient romands, ma mère a toujours parlé français à la 

maison… et comme les suisses allemands n’aiment pas trop parler l’allemand 

d’Allemagne, la langue de communication entre ma mère et mon père était le français. 

Donc, finalement, on a toujours tous parler le français à la maison.  

Le français est donc ta langue maternelle… 

Angie : Oui et en même temps ça m’a permis de ne pas avoir l’accent… 

Sinon tu parles bien le suisse allemand, j’imagine… 

Angie : Oui, oui. 

 

Tu as des bons souvenirs de Zürich lorsque tu y as vécu ? 

Angie : Euh, oui… J’ai passé mon enfance là-bas. J’ai pas de souvenirs spécifiques de mon 

passage à l’école… je sais qu’au début ça surprenait parce que j’avais une couleur de 

peau différente que les autres mais comme je me suis assez défendue en première 

enfantine… 

Ah déjà ? Tu t’en souviens bien ? 

Angie : Oui, oui, je me souviens de ces moments-là. 



57 
 

Tu as des anecdotes en tête ? 

Angie : Ben… je sais pas… on m’appelait chocolat et moi, je répondais fromage puant… des 

choses comme ça. Et comme j’ai gardé le même groupe assez longtemps, après ça j’ai 

eu… j’ai plus vraiment eu des soucis au niveau scolaire.  

Donc c’était plus au tout début de l’école primaire où tu as rencontré quelques 

problèmes ou des confrontations… 

Angie : Oui, voilà. Mais je ne sais pas si c’était des confrontations. En tout cas, ça ressortait, 

ben parce qu’il voyait bien que j’étais différente, en tout cas de couleur de peau. Mais 

ils ont très vite compris que… qu’il n’y avait pas vraiment d’autres différences. Mais 

je pense que ça m’a aidé d’avoir le même groupe pendant en tout cas tout l’école 

primaire où j’ai pratiquement eu la même classe. On était un bon noyau. 

C’est aussi sympa de garder un même groupe comme ça… 

Angie : Oui… pour autant que ça se passe bien… 

Ah oui, ça c’est clair. Et ces remarques qu’on te faisait provenaient surtout des enfants 

ou il y avait aussi des personnes plus âgées ? 

Angie : Ce que je n’aimais pas quand j’étais petite c’est qu’on me touchait les cheveux et 

d’ailleurs jusqu’aujourd’hui, c’est quelque chose que je déteste. Quand on vient vers 

moi et qu’on me dit : « Ohh ! C’est tout doux, c’est joli !! » C’est oui… si on ne me 

demande pas… c’est quelque chose qui m’est resté jusqu’à maintenant. Donc, ma 

première réaction est de sursauter quand une main s’approche de mes cheveux. Oui, 

parce que je trouve que ça fait vraiment un peu l’attraction… « Qu’est-ce qu’elle est 

chou ! »… en suisse allemand, en plus, on… il y a le neutre, donc… voilà… c’est ce 

qui accentue la petitesse de la personne… je sais pas si tu vois ce que je veux dire… 

alors voilà. Pour les petites filles, on utilise le neutre… 

Tes cheveux, c’est surtout de ton papa ou… 

Angie : Non, c’est un mélange. Mais ils sont quand même crépus. J’ai un grand frère et une 

petite sœur et des trois, c’est moi qui ai les cheveux les plus crépus.  

 

Ok. Alors, j’en reviens à ce qu’on disait. Tu m’as dit avoir vécu deux ans en Angola ; 

mais c’était à quelle période de ta vie ? 

Angie : C’était durant mes deux premières années. On est parti j’avais cinq mois et on est 

revenu, j’avais deux ans. 

 

 



58 
 

Il doit te rester peu de souvenirs puisque tu étais très petite… 

Angie : Oui c’est vrai que j’en ai peu ; je ne m’en souviens pas très bien. C’est plus ce qu’on 

m’a raconté, en fait.  

Par rapport à ce qu’on t’a raconté justement, est-ce que ce sont des bonnes choses qui 

restent ou non ? 

Angie : Oui, oui c’est assez positif. Surtout par rapport à l’entourage, d’être en famille… il y a 

des bons retours, en tout cas. Sinon ce n’était pas évident étant donné que la situation 

politique était pas du tout stable, là-bas. Mon frère a plus de souvenirs ; il a des 

souvenirs, des moments où les soldats sont venus chez nous, fouiller… enfin des 

choses comme ça. Mais moi, je n’ai pas ses souvenirs-là.  

Et c’était pour des raisons professionnelles de ton papa que vous êtes partis là-bas ? 

Angie : Non… c’était plus un souhait de la part de mon père de retourner en Angola. Il voulait 

toujours… il est venu en Europe pour étudier et aussi pour des raisons politiques… 

Oui, il est revenu, en Angola, pour un peu organiser la révolution, si tu veux… enfin la 

révolution… pour l’indépendance, en fait, de l’Angola. Donc certains pays ont appuyé 

ses démarches de personne qui voulait déclarer l’indépendance de l’Angola. Et c’est 

comme ça, par le Portugal, l’Allemagne… qu’il a pu arriver en Suisse.  

Ta maman était assez ouverte à l’idée de partir de la Suisse pour vivre en Angola ? 

Angie : Oui. Pas de soucis. C’était une grande aventure. Oui, elle, elle a gardé d’assez bons 

souvenirs aussi. Et voilà… s’il n’y avait pas eu la situation politique compliquée, je 

pense que j’y serais encore… 

Ah, vous y seriez restés… 

Angie : Oui, puisque le projet de départ était d’y rester vivre. Donc, mes parents avaient tout 

amené là-bas, je ne sais pas combien de tonnes (elle rigole)… en Angola, et voilà. 

Ah ouais, j’imagine… C’est un geste fort de la part de ta maman d’être d’accord de 

partir définitivement… 

Angie : Ah oui c’est sûr. Elle connaissait pas du tout, elle ne parlait pas le portugais et elle a 

appris. 

Et toi, ton papa, il t’a un peu appris la langue de son pays ? 

Angie : Alors oui. On a toujours côtoyé de la famille angolaise… bon comme c’était pas 

possible d’aller en Angola, on est allé chaque année au Portugal où il y avait de la 

famille, aussi. Et par ce biais et certainement par les deux années où j’étais en Angola 

même si j’ai peu de souvenirs, ça m’a aidé d’apprendre cette langue. Du coup, je 

communique tout à fait en portugais aussi.  



59 
 

Avec ce que tu me dis, je comprends que tu as des contacts avec ta famille angolaise ? 

Angie : Alors oui. Là, je viens de quitter, justement, un cousin qui vient de l’Angola. Et là, 

par Amsterdam, il retourne en Angola. Donc c’est vrai que j’ai des bons contacts.  

Eux aussi alors viennent en Suisse… 

Angie : Oui, ça arrive. Mais c’est plus rare quand même. 

Et c’est une grande famille ? 

Angie : Alors le concept de famille est différent ; il n’est pas le même là-bas qu’ici. Donc, la 

famille au sens suisse, elle n’existe plus… Mes grands-parents, je ne les ai pas connus, 

les frères ou sœurs de mon papa… enfin, le frère, dont son fils était ici, je ne l’ai pas 

connu  non plus. Mais bon après la famille, c’est aussi les cousins de mon père, etc. Je 

crois qu’il y a des demi-sœurs mais je ne les connais pas. Si bien, je connais bien les 

cousins de mon père, des tantes… enfin, des cousines qu’on appelle quand même 

tantes, etc. 

Donc c’est une grande famille, finalement… 

Angie : Ouais… j’y suis allée pour la première fois en tant qu’adulte (elle rigole) en 97… je 

devais avoir dans la vingtaine…  

Et là, c’était la première fois que tu y retournais depuis que tu y avais été quand tu étais 

encore bébé… 

Angie : Exactement… En fait, pendant longtemps, mon père ne pouvait pas y aller comme il 

était réfugié… et puis, juste pour l’anecdote, je suis née réfugiée… enfin, à l’époque, 

on prenait la nationalité du père et mon père était réfugié, donc j’ai été quelques mois 

réfugiée jusqu’à ce que la… dans un sens, c’est un peu absurde. 

Mais maintenant, le statut de ton papa, il a changé… 

Angie : Oui, il est suisse et angolais, maintenant.  

 

Je t’ai interrompu avant, tu disais que tu étais retournée en Angola en tant qu’adulte ? 

Tu as été avec ton papa ? 

Angie : Alors non, lui il a été une année avant. C’était à ce moment-là le grand moment pour 

lui mais moi, depuis tout le temps, j’ai eu cette envie, en fait, d’y aller parce que c’est 

quand même… c’est quand même une partie de moi. Donc c’est vrai que c’était 

important. Et puis comme je disais, mon père, il a vraiment… enfin, c’était pas 

intentionnel, cest pas qu’il prêchait les valeurs ″angolaises″ mais voilà, il était comme 

il était et puis, donc on a toujours eu beaucoup de monde à la maison, par exemple ; ça 

a toujours été un lieu ouvert que ce soit des amis mais aussi de toutes cultures, en fait. 



60 
 

Mais je pense que c’est quand même un côté très angolais que d’accueillir du monde, 

voilà. Ces valeurs-là, elles m’ont été transmises. Finalement, je cherchais un peu à 

compléter cette image, cette appréciation en y allant… voilà, c’était quand même un 

autre pas. Donc c’est pour ça que j’y suis allée après le bac, j’ai travaillé et j’y suis 

allée et c’était en effet, une très bonne expérience… bon parce que déjà, j’avais 

beaucoup d’appréhension étant donné que… enfin, au sens suisse, je ne connaissais 

personne ; il y avait de la famille mais je ne les connaissais pas, voilà. 

Durant cette longue période où tu n’étais pas allée, tu avais eu des contacts ? 

Angie : Alors oui, j’avais eu des contacts avec des cousins qui avaient un peu mon âge, 

heureusement, au Portugal. Donc, je les ai retrouvés là-bas et j’ai pu loger chez une de 

mes tantes… je pense qu’il faut que je dise si je parle au sens suisse ou angolais… 

(elle rigole)… 

Tu l’as spécifié avant donc c’est bon je comprends. 

Angie : Et voilà, j’ai connu beaucoup de gens et puis c’était… et je me suis à aucun moment 

sentie comme étrangère, donc ça c’était très agréable comme expérience. Au bout des 

six mois, je crois, que j’ai fait là-bas, j’avais l’impression d’être… d’avoir la famille 

partout dans la ville au point où je conduisais une voiture là-bas… donc une fois elle 

est tombée en panne et je me suis dit que c’était pas grave car là il y avait un oncle, un 

peu plus loin, pour pouvoir m’aider. C’est vraiment… donc, j’étais à la capitale 

Luanda.  

Je voulais justement te poser la question… 

Angie : Et, ouais c’était un très beau sentiment pour moi. En tant que métisse… j’aime pas 

beaucoup ce terme, mais je sais pas ce qu’il faudrait utiliser comme autre terme pour 

l’instant, donc je vais quand même l’utiliser… euh, mon expérience première qui m’a 

beaucoup frappée, c’était de pas avoir ce regard des autres sur moi… Je crois que j’ai 

de la chance, de par mes origines, qu’en Angola, la population est vraiment très 

mélangée. Donc, il y a beaucoup de Blancs, de Métis, il y a vraiment… il y a des 

Noirs, bien sûr… 

De par la colonisation, certainement… 

Angie : La colonisation a été profonde, je ne sais pas si c’est une bonne chose mais pour moi, 

ça m’a permis vraiment de me sentir à la maison. Et de pas avoir ce regard extérieur, 

ce que j’ai toujours en Suisse. Donc, en Suisse, t’as toujours le regard, t’es toujours 

perçu comme étrangère, quoi… même si… au-delà de la couleur de peau et tout ça. 

T’es quand même à prime abord perçue comme étrangère. Et là-bas, eh ben non ; je 



61 
 

peux me promener dans les rues même si on m’arrêtait c’était pas parce que j’avais 

une autre couleur de peau, mais c’est peut-être parce que j’étais belle (elle rigole) ou je 

sais pas… c’est parce qu’on m’avait jamais vu ou … enfin, voilà ; donc ça, c’était 

quand même un poids, au fait, qui me tombait des épaules, donc ça c’était vraiment 

super. Et là, j’ai d’autres copines qui ont aussi des parents d’Europe et d’Afrique qui 

ont pas du tout cette même expérience, comme au Nigeria où la population est 

beaucoup plus noire que mélangée. Enfin, là-bas aussi, finalement, elles sont 

étrangères, du coup, elles n’ont aucun lieu où elles se sentent vraiment chez elles. 

 Je veux encore ajouter que finalement on a quand même de la chance d’être à plusieurs 

endroits à la maison. Comme toi, par exemple, j’ai été à Cuba ben là, on te prend pour 

une cubaine, j’ai été au Brésil, là on te prend pour une brésilienne. Et souvent même 

des personnes qui t’accostent ici, ben ils te demandent : « Ah, tu viens d’Ethiopie ? » 

ou même, ils te parlent en tigrinya et t’es là : « Ben…non ! » Mais ça montre que 

même tu pourrais être de leur pays, alors du coup, au lieu d’en être que d’un ou de 

deux, ben on est finalement, on pourrait être à la maison partout.  

Et ça, c’est aussi une bonne expérience, je trouve que j’ai faite. Je suis allée au Brésil 

avec une copine suisse, aussi, et c’est drôle parce qu’ils pensaient que j’étais la guide 

ou autre. Alors on a vraiment jamais eu de soucis à ce niveau-là. C’est vrai que si tu 

parles un peu portugais ça se voit et ça s’entend. Donc, ils s’apercevaient tout de suite 

quand je parlais que je n’étais pas de là-bas. Mais c’est sympa comme sentiment 

d’appartenance, finalement, quand tu vois que ça peut s’élargir, en fait.  

Donc toi, ça ne te dérange pas vraiment quand quelqu’un essaye de deviner d’où tu 

viens… 

Angie : Non, non… De toute façon, il peut pas vraiment savoir. Et puis, chez les angolais, il y 

a tellement de population. Même moi, si je vois un angolais, je peux pas forcément 

dire qu’il est de là-bas. Si t’as pas parlé, c’est difficile à dire, je trouve. 

Tu es partie durant une longue période en Angola, alors ? 

Angie : Oui, environ six mois. 

Et qu’est-ce que tu as fait pendant ton séjour ? 

Angie : Alors, j’ai surtout fait connaissance avec ma famille, j’ai beaucoup dansé, je suis allée 

à la plage… c’était vraiment m’imprégner du lieu. J’aurais voulu apprendre une 

langue locale, mais dû à la colonisation qu’il y a eu en Angola, c’était plus difficile 

d’apprendre le kimbundu qui est la langue locale. C’était plus facile d’apprendre 

l’allemand, là-bas, que le kimbundu, donc c’est dommage. Mais oui, j’ai fait… je me 



62 
 

suis un peu enracinée, là-bas, quoi. J’avais envie de confirmer tout ce que j’avais pu 

ressentir avant. 

Tu en gardes des bons souvenirs, j’imagine… 

Angie : Ah oui, oui. C’était une bonne expérience.  

Tu sentais que tu avais besoin d’y aller ? 

Angie : Ben, ouais… ça clôt ou ça ouvre un chapitre, je crois. On peut le voir dans les deux 

sens. 

Et depuis, tu y retournes de temps en temps ? 

Angie : Oui, quand j’ai l’argent et le temps. 

Et pas forcément avec ton père ou ta mère ? 

Angie : Non, on est allé une fois tous en famille… mais sinon, non, pas forcément.  

Tu te sens alors assez bien et libre d’y aller toute seule… 

Angie : Ah oui, tout à fait.  

Et tes frères et sœurs, ils ont aussi eu le désir d’y aller ? 

Angie: Ouais, ouais ; ils y sont aussi allés. Justement, je pense que mon père nous a quand 

même, finalement, transmis beaucoup de choses même s’il nous a jamais dit qu’il 

fallait absolument aller là-bas. Ouais, ça s’est fait naturellement pour chacun de nous.  

 

Durant tes années de scolarité et même après, ton groupe d’amis étaient composés de 

personnes de toutes cultures ou que de Suisses ? 

Angie : Alors, oui, c’était les cultures qu’il y avait à ce moment-là. Donc, je sais pas… à 

l’époque, il y avait des yougoslaves, des italiens, des suisses. Il y avait quand même 

plus de Suisses que maintenant. Mais bon, c’était à Zürich, aussi, donc c’est un peu 

différent.  

Genève est très internationale… Est-ce que comme à Zürich, ici à Genève, tu te sens 

aussi étrangère ? 

Angie : Même à Genève, je ne suis pas perçue comme suisse, donc à ce moment-là, je suis 

perçue comme une étrangère, forcément. Donc, voilà, il y a souvent la question : « Tu 

viens d’où ? » Et il y a la réponse : « Je suis suisse. » et après c’est les : « Ah, bon !!! » 

Enfin voilà, je pense que tu vois ce que je veux dire.  

 

Et avec tes amis, vous parlez souvent de vos pays respectifs ? 

Angie : Non, pas forcément, c’est pas beaucoup… non je ne crois pas, comme j’ai été là [à 

Zürich], j’étais suisse et c’était tout. J’avais les mêmes habitudes qu’eux, finalement. 



63 
 

Et puis maintenant ? Tu en parles plus ? 

Angie : En fait chez moi, ça n’a jamais été un tabou, en fait. C’était pas quelque chose de 

séparé. C’était un tout. D’ailleurs, je préfère dire que je suis 100% angolaise et 100% 

suisse, ça fait 200%, que de dire moitié-moitié parce que… parce que pour moi, ça 

veut rien dire d’être une moitié… et une moitié de quoi ?! T’es pas une moitié, t’es 

une personne à part entière, quoi. Donc, voilà, ça a toujours été un tout et puis, je 

pense que… c’est vrai que j’ai des amis de tout horizon et forcément t’es amené à 

échanger par rapport à ta personne suivant les situations. Donc t’es pas forcément 

amené à en parler, je veux dire que… non, c’était pas chez moi des époques où je 

faisais des découvertes parce qu’heureusement, mon père, il a toujours répondu à ces 

questions sans nous faire des leçons. C’était naturel et on a grandi avec. Je sais que ça 

peut arriver autrement mais pour moi, les deux sont ma culture, quoi. Donc, il n’y a 

pas cette différence-là.  

Pour toi, alors, ce n’est pas deux moitiés qui s’assemblent pour ne faire qu’un tout… 

Angie : Non… tu prends le meilleur des deux ! (elle rigole) 

Quand ça t’arrange suivant les événements (je rigole). J’avais justement une question : 

on dit souvent que les personnes métisses – bon, toi, tu n’aimes pas utiliser ce terme – 

mais on dit qu’elles ont le cul entre deux chaises. Tu ne ressens pas alors ce 

sentiment d’être entre deux univers ? 

Angie : Non, non, pas du tout. 

 

Question un peu plus brute ; si je te demande de te décrire, qu’est-ce que tu dirais ? 

Angie : (elle réfléchit)… c’est dur comme question… ça dépend énormément du contexte. Si 

tu me demandes pour un entretien où je dois me présenter pour avoir un boulot ou si 

c’est même à titre personnelle… Bon, si je ne la connais pas, je m’intéresserai à savoir 

ce qu’elle est elle, en tant que personne… mais je n’aurai pas de problème à dire que 

je suis métisse. Moi je pense que ça dépend beaucoup de la situation si c’est pour un 

entretien de travail eh ben je ne mettrai pas en avant que je suis métisse parce que c’est 

pas forcément un atout, donc voilà. Si c’est pour rencontrer quelqu’un et que je n’ai 

jamais vu alors pour faciliter la rencontre, je dirai que je suis métisse parmi d’autres 

choses, comme je suis habillée, par exemple. C’est pas quelque chose que je cache, en 

tout cas. Ça se voit alors autant… tant mieux… mes formes généreuses, je ne les cache 

pas non plus et puis, voilà. Je suis comme ça, c’est comme je suis. 

 



64 
 

Est-ce que tu parviens à bien gérer tes deux cultures ? 

Angie : Non, je pense que ça se passe bien. Je le vois plus comme un atout aussi pour 

approcher d’autres personnes. J’ai toujours des préjugés mais je pense que, j’en ai 

quand même moins que… par rapport à d’autres personnes ; je serais comment me 

comporter dans différentes situations si tu rencontres quelqu’un dont tu ne connais pas 

la culture, ben… je sais pas, il y a certaines manières de faire qui, que j’ai apprises… 

dont je sais que la sensibilité peut être plus heurtée en faisant d’une manière ou d’une 

autre, donc je crois que c’est un atout que j’ai. Donc, ouais… le rapport avec les autres 

personnes… ça m’aide beaucoup d’avoir ces deux cultures… en poche. (elle rigole) 

 

Est-ce que tu as déjà eu des problèmes de racisme ou d’intégration ? 

Angie : Oui, oui. C’est… à tous les niveaux ; ouais vraiment. Alors ça va de prostituées à : 

« Mais t’es noire, alors t’es peut-être pas solvable ! » Et l’expérience la plus 

marquante c’était quand on s’est fait arrêter par la police… Alors pour remettre dans 

son contexte, on faisait un trajet entre Lausanne et Fribourg et on conduisait une 

BMW rouge… 

Avec tes parents ? 

Angie : Non avec des amis. Et en sortant de l’autoroute, on s’est fait arrêter par la police à… 

ils étaient armés, ils pointaient leur arme sur nous… ils nous ont demandé de sortir de 

la voiture avec les mains derrière la nuque… ils nous ont pris chacun dans une autre 

voiture de police… ils nous ont amenés à un poste de police… ils nous ont mis à nu 

sans jamais rien nous expliquer… c’était… je voulais savoir pourquoi ils nous 

emmenaient et on me répondait : « Ouais, mais tu devrais savoir ! » Voilà… t’es pris 

comme des criminels… et après quand ils ont vu qu’ils avaient fait une erreur, c’était : 

«  Oui, merci, au revoir ! » Et puis c’était fini… 

Ils ne vous ont pas expliqué pourquoi ils vous avaient arrêtés ? 

Angie : Bon, après, on a creusé un peu… enfin, moi j’ai creusé un peu parce que c’était quand 

même gros… et, finalement on a su qu’il y avait, en effet, une annonce comme quoi ils 

recherchaient une voiture rouge mais qui n’était pas du tout une BMW, je sais pas du 

tout te dire quelle marque parce que je ne connais pas, mais je pense qu’en tant que 

policier faudrait quand même savoir les marques de voitures et pas se fier uniquement 

à la couleur ; mais bon, ils cherchaient deux Noirs… qui correspondaient pas non plus 

à la description des deux amis qui étaient devant. Donc, voilà… c’était très 

marquant… 



65 
 

Et ça s’est passé il y a longtemps ? 

Angie : C’était il y a quatre ans ou cinq ans.  

Quand même assez récent… 

Angie : Ouais et j’en doute pas que ça, ça existe toujours. De toute manière… d’ailleurs… 

enfin, à ce niveau-là, il y a toujours du racisme… il y a jusqu’à aujourd’hui beaucoup 

d’amis qui me racontent ce genre de choses. Que ce soit près de la gare… enfin, 

voilà… c’est quelque chose qui est encore très très présent. 

Vous auriez pu porter plainte dans cette affaire, non ? 

Angie : Ben, on a essayé mais on nous a dit qu’ils ont fait les procédures soi-disant légales et 

puis qu’on ne gagnerait pas. Donc, du coup, on a laissé tomber mais on a quand même 

fait un article dans le journal, c’est passé à la presse. On a eu l’occasion de rencontrer 

le chef de police du poste, là, où on nous avait arrêtés. Et, ouais… je te dis ça parce 

qu’on n’a pas rien dit parce que sinon il n’y aurait rien eu qui aurait été fait. Il y aurait 

juste eu un au revoir et c’est tout.  

 C’était le plus gros… Mais bon, j’aurai bien voulu faire mon mémoire là-dessus mais 

c’est très délicat comme sujet et puis, il faudrait plusieurs heures d’observation. 

J’avais laissé tomber mais je ne doute pas que ça existe toujours… à l’école, par 

exemple. 

Entre enfants ? 

Angie : Non, je parle plus des enseignants que des enfants. C’est pas une généralité mais c’est 

vrai que ça existe. Il y a beaucoup de l’incompréhension de l’autre, je trouve. On parle 

souvent des petits noirs, par exemple, au lieu de dire le nom… les autres, on les 

appelle par leur prénom. C’est des petites choses comme ça auxquelles je suis plus 

sensible, étant donné mes origines. 

Quand tu as postulé à l’enseignement est-ce que tu as rencontré des problèmes ? 

Angie : Non, je n’ai pas eu de problèmes à ce niveau-là.  

Et avec les parents d’élèves ? 

Angie : Le statut d’enseignant aide beaucoup, je trouve. Donc, je n’ai jamais eu de problèmes 

au niveau… par rapport à des parents. Au contraire, ça m’est plus arrivé que des 

parents soient contents que je sois de deux origines car ils s’identifiaient, il y a la 

communication qui se fait plus facilement notamment avec des parents musulmans, 

pourtant je ne suis pas musulmane… et d’origine africaine, donc.  

Dans quel quartier tu enseignes ? 

Angie : A Onex-Parc. 



66 
 

Ok. Il y a une certaine mixité culturelle qui favorise peut-être ton intégration dans ce 

contexte… 

Angie : Oui, c’est sûr. Tout à fait. Mais je me vois mal aussi enseigner dans un quartier où je 

n’ai rien à voir. (elle rigole) C’est ce qui m’intéresse aussi finalement dans ce métier ; 

toutes ces différentes cultures et comment elles peuvent se rencontrer.  

Tu enseignes en division élémentaire ? 

Angie : Oui, oui. J’ai tout fait et là je recommence. (elle sourit) 

La division moyenne ne t’intéresse pas ? 

Angie : En fait, ça m’était un peu égal mais comme une amie à moi – on voulait commencer 

ensemble – et elle avait la préférence pour l’élémentaire, donc j’ai commencé là. 

Finalement, ça me correspond bien, en fait. C’est un peu dommage… bon, je le fais 

quand même, mais l’allemand n’est pas dans le programme encore… enfin, il y est 

mais c’est encore très latent… alors je leur apprends quand même un peu l’allemand, 

mais ça me manque quand même un peu par rapport à la division moyenne. 

 

Je reviens à un point intéressant que tu m’as dit tout à l’heure ; tu n’aimes pas trop 

l’appellation métis, alors comment te qualifierais-tu ? 

Angie : C’est… enfin, mes frères et sœurs, ils se sont beaucoup plus penchés sur la question, 

si tu veux. Mais c’est vrai que métis à la base, ça vient… il me semble… des 

croisements d’animaux. Donc, on croisait le cheval avec l’âne et c’était des 

métissages. Et c’est resté pour les êtres humains. En même temps, je n’ai, pour 

l’instant, pas d’autres termes (elle rigole) à proposer, donc voilà, c’est surtout pour ça.  

 

Alors on arrive au bout… merci beaucoup. 

Angie : J’espère que j’ai été clair dans mes réponses et que c’est bon… 

Oui, oui. Ne t’inquiète pas. Merci encore. 

 
 


	Mémoire et résumé.pdf
	Tout a commencé lors du Séminaire de préparation au mémoire, cours suivi en troisième année (LME2), où mes questionnements sur la thématique que je voulais aborder ont débutés. Ce séminaire a été d’une grande aide même si des changements significatifs...
	Je remercie tout autant Mme Gladys Andrade Lecomte qui a accepté d’être membre de la commission de mémoire ; ainsi que Mme Martine Auvergne qui figure également comme personne du juré et qui m’a donné des conseils tout au long de l’écriture de mon mém...
	Table des matières
	10.1  Journal de mémoire 2
	10.2  Autobiographie interculturelle 8
	10.3  Entretien avec mon frère 15
	10.4  Entretien avec Roxanne 17
	10.5  Entretien avec Amina 26
	10.6  Entretien avec Alice 32
	10.7  Entretien avec Linda 42
	10.8  Entretien avec Angie 56
	Introduction
	1.1  Extraits autobiographiques
	1.2  Choix de la thématique

	Présentation de la recherche
	2.1  Les cultures à l’école
	2.2  Mon objet d’étude
	2.3  Le concept de métissage
	2.4  Structure du travail

	Cadre théorique
	3.1  Précisions étymologiques
	3.2  Définitions du mot métissage
	3.3  Présence du métissage dans différents domaines
	3.4  Eléments historiques sur le métissage
	3.5  Revalorisation du métissage
	3.6  Pensée métisse
	3.7  Le métissage et la métaphore
	3.8  Le métissage au sein des sociétés
	3.9  Les rencontres : phénomène inhérent au métissage
	3.10  Hétérogénéité du métissage
	3.11 Composantes plurielles du Moi
	3.12  L’individu métis
	3.13  Appartenances multiples d’un individu métis
	3.14  L’antimétissage

	Questions de recherche
	Méthodologie
	5.1  Mes démarches
	5.2  Les personnes choisies
	5.3  L’entretien semi-directif
	5.4  Récolte des données
	5.5  Construction du canevas d’entretien
	5.6  Le récit de vie

	Construction de l’analyse
	6.1  Quelques précisions
	6.2  Organisation de la partie analytique
	6.3  Une démarche compréhensive

	Analyse
	7.1  Contexte scolaire suisse
	7.2  Se sentir appartenir à…
	7.3  Attaches africaines
	7.4  La langue
	7.5  Transhumer entre ses deux cultures
	7.6  Etre de deux cultures – Etre entre deux cultures
	7.7  Etre métis en Suisse –  Etre métis en Afrique
	7.8  L’internationalité d’un individu métis

	Synthèse analytique
	8.1  L’″entre″ métis
	8.2  Transhumance culturelle
	8.3  Diversité dans l’identité ″métisse″

	Conclusion
	Références bibliographiques

	Annexes
	11.1  Journal de mémoire
	11.2  Mon autobiographie interculturelle
	11.3  Entretien avec mon frère
	11.4  Entretien avec Roxanne
	11.5  Entretien avec Amina
	11.6  Entretien avec Alice
	11.7  Entretien avec Linda
	11.8  Entretien avec Angie


