archive ouverte UNIGE

http://archive-ouverte.unige.ch

Master

Le métissage culturel: étre métissé aujourd'hui en Suisse:
témoignages de femmes "biculturées”

FAYE, Rachel

Abstract

L'objet de la présente étude se concentre sur le métissage culturel et le parcours de vie de
jeunes filles et de jeunes femmes métisses, aux origines africaine et européenne : comment
ont-elles vécu et évolué avec leur métissage ? Se situant dans le domaine de la recherche
qualitative et se basant sur une démarche compréhensive, a aucun moment cette
investigation ne cherche a faire des généralités. Elle crée un paralléle et un croisement entre
ces différents profils ; cette démarche est possible grace aux données récoltées lors
d'entretiens semi-directifs guidés par le chercheur. L'analyse révéle la diversité des parcours
de vie de chaque personne métisse tout en les faisant se rejoindre sur certains points : la
trajectoire métisse est loin d'étre linéaire et simple. Elle rencontre des obstacles qui amenent
l'individu métis a douter, a se questionner et a modifier son parcours de vie. Cette trajectoire
se transforme en réel quéte identitaire et tente de répondre aux questions suivantes : qui
suis-je ? A quel monde, a quel pays ou a quelle culture est-ce que j'appartiens ? Suis-je [...]

Reference

FAYE, Rachel. Le métissage culturel: étre métissé aujourd'hui en Suisse: témoignages
de femmes “biculturées”. Master : Univ. Genéve, 2009

Available at: UN IVE RSITE

http://archive-ouverte.unige.ch/unige:3783 D E G E N EVE
Disclaimer: layout of this document may differ from the published version.

. 000


http://archive-ouverte.unige.ch/unige:3783

i 2 Faculté de Psychologie et des Sciences de I’Education
@g\, UNIVERSITE Section des Sciences de I’Education
=" DE GENEVE Mémoire en Licence Mention Enseignement

Le métissage culturel

Etre métissé aujourd hui en Suisse.

Témoignages de femmes "biculturées"

Rachel Faye

Membres du jury :

Malika Lemdani (directrice)
Gladys Andrade Lecomte

Martine Auvergne Juin 2009



Résumé

L’objet de la présente étude se concentre sur le métissage culturel et le parcours de vie de
jeunes filles et de jeunes femmes métisses, aux origines africaine et européenne : comment
ont-elles vécu et évolué avec leur métissage ? Se situant dans le domaine de la recherche
qualitative et se basant sur une démarche compréhensive, a aucun moment cette investigation
ne cherche a faire des généralités. Elle crée un paralléle et un croisement entre ces différents
profils ; cette démarche est possible grace aux données récoltées lors d’entretiens semi-
directifs guides par le chercheur.

L’analyse révele la diversité des parcours de vie de chaque personne métisse tout en les
faisant se rejoindre sur certains points : la trajectoire metisse est loin d’étre linéaire et simple.
Elle rencontre des obstacles qui amenent I’individu métis a douter, & se questionner et a
modifier son parcours de vie. Cette trajectoire se transforme en réel quéte identitaire et tente
de répondre aux questions suivantes : qui suis-je ? A quel monde, a quel pays ou a quelle
culture est-ce que j’appartiens ? Suis-je entre deux cultures ? Mais alors, que représente cet
entre? Toute la complexité métisse réside dans [I’effort produit pour alterner

harmonieusement entre deux appartenances et ainsi construire son identité culturelle.



Remerciements

Tout a commencé lors du Séminaire de préparation au mémoire, cours suivi en
troisieme année (LMEZ2), ou mes questionnements sur la thématique que je voulais aborder
ont débutés. Ce séminaire a été d’une grande aide méme si des changements significatifs ont
été effectues par la suite ; il a servi de base afin de me focaliser de plus en plus sur ce qui
m’intéressait et ce qui était possible de faire. Je remercie donc Mme Céline Buchs pour ses

conseils et ses informations tres completes sur la mise en place de mon objet d’étude.

Mes remerciements vont également a I’encontre de Mme Malika Lemdani qui a accepté de
me suivre pour mon travail de mémoire. Elle a su me guider des le début lorsque mon objet
d’étude prenait du temps a se mettre en place et par la suite, afin d’étre la plus précise et la
plus claire possible dans ma réflexion. Elle a également été attentive aux idées que je lui
présentais lors de nos échanges constructifs.

Je remercie tout autant Mme Gladys Andrade Lecomte qui a accepté d’étre membre de la
commission de mémoire ; ainsi que Mme Martine Auvergne qui figure également comme

personne du juré et qui m’a donné des conseils tout au long de I’écriture de mon mémaoire.

Merci également & Roxanne, Amina, Angie, Linda, Alice® et mon frére qui ont accepté de
faire partie de ce projet en me dévoilant leur histoire en tant que personne métisse. 1ls ont tous
joué agréablement le jeu de I’entretien et je leur suis entierement reconnaissante pour les

données récoltées et utilisées los de ma recherche.

Et finalement, je tiens a saluer le soutien de ma famille et de mon entourage qui a su me
motiver et me transmettre des énergies positives durant des périodes moins productives et

constructives.

! Prénom:s fictifs



1.

Table des matiéres

INEFOAUCTION.....c.ti ittt b e bbb 7
1.1 EXtraits autobiographiQUES .........coiieiiiieriieie ettt ettt sreeae s 7
1.2 ChoiX de 18 thEMALIQUE........cveieieieie ettt eneas 8

Presentation de 1a reCherche ... 10
2.1 LS CUIUIES A I7ECO0NE ... .cui ittt enes 10
2.2 MON ODJEL A”ELUAR ...ttt st nneeneeneas 11
2.3 L€ CONCEPL A8 MELISSAGE....ecuveireereereeitiesieeteseeste et e ste e teereestaesteeseesreeeessaesraesesneeseeenee e 11
2.4 STTUCKUE AU TrAVAIL .....oveiiieeicieee e 12

(@ To L=l 1 g T=To] o [N LSOO P USROS 14
3.1 Précisions EtYMOIOGIGUES ........cuerieieieiesiestesiesieee e e see e sie et e et saessesresnesreaneas 14
3.2 DEFINItIoNS dU MOL MELISSAGE ....euvveveeiiierieeieseeiie e e et see e e e ae e e e 15
3.3 Présence du metissage dans différents domaines..........ccccevvevveieiiievesiieseese e 17
3.4 Eléments historiques SUr 1€ MELISSAgE .......ccvvivrieieierieie e 18
3.5 Revalorisation dU MELISSAQE........cuerrriirieiesieeeseeeeiesie e ste e saestesresseeneeneas 20
3.8 PEINSEE MEBLISSE .....eiueieieeete sttt bbbttt et bbbt sreeneas 22
3.7 Le meétissage et 1a MEtaphore ........cveiveiiiie e 23
3.8 Le métissage au SEiN deS SOCIELES........ciiiiiireiieieierie ettt sse e eneas 24
3.9 Les rencontres : phénomeéne inhérent au MEtISSAGE .....ccvevvevverveeieierieiere e 26
3.10 HEtErogen ite dU MELISSAGE. ... ecvrerrerrierieeieseesteeiesreeste et e steesaeeree e e sessaesraeaesreesreenee e 28
3.11 Composantes plurielles du IMOI........cccoiviieiieii e e 28
312 L7 INAIVIAU MELIS ..ottt st nnenreeneas 30
3.13 Appartenances multiples d’un individu MELIS..........ccooeieiiiiiiiiiiieere e 31
IO I T 100 1= (1T Vo PR 32

QUESLIONS dE FECNEICNE.......eiiii et re e 34

V=] 1 T o (o] (oo - ST 36
5.1 MES UBMAICNES .....vviviiieite ettt bbbttt bbbt re e 36
5.2 LeS PErSONNES CROISIES .....veiuviiieeiieiieiiie sttt ettt st be et b be et sreesreenne e 38



5.3 L7entretien SEMU-OirECTIT. .....ooe it e et e e e e e e e eeeeeens 39

5.4 RECOIE ES AONNEES ......oviieeieicieieee ettt b nneereeneas 41
5.5 Construction du canevas d’eNtretieN ...........cocueiirieriereeie e e 42
5.6 L TBCIT U8 VI ...ttt bbbt b bbb 44
6.  ConStruction de PanalySe.........ccoiiiiiiiiiiisiee e 46
6.1 QUEIGUES PIECISIONS.......iviiieitieiieiieieie ettt sttt e tesaesbesresneereeneas 46
6.2 Organisation de la partie analytiqUe..........coocveiiieiieese e 46
6.3 Une démarche COMPIENENSIVE. .........ciieiieieciece e 48
I A g T- YT SRS 50
7.1 CONLEXTE SCONAITE SUISSE ...cviviiiiiiieieieie sttt bbbt b et 50
7.2 S€ SENLIF @PPAIENIT @... veveieeieieiieieieie e ste e e ettt et e besbesse e e e eesteseesbesresseareeneas 52
7.3 AACNES AFTICAINES .....oivieiicie ettt st sre e e 55
- - T o =SS 60
7.5 Transhumer entre SeS deUX CUITUIES ........coiiiiiiiiiieiee e 61
7.6 Etre de deux cultures — Etre entre deux CUIUIES........cccooveiiiieiin i 67
7.7 Etre métis en Suisse — Etre métis en AfriqUE ......c.covevvieii i 72
7.8 L’internationalité d’un individu MELIS..........cccuviiriiiiiiiiiie e 78
8. SYNNESE ANAIYLIQUE .....oveieiciiciieeiee ettt ne e 81
o R o 15 (S 413 4 PRSPPI 81
8.2 Transhumance CUITUIEIIE ............oviieiee e 82
8.3 Diversité dans I"identité "MEtISSE"” ......oovieiiririiiieieie et 83
S ©7o] o (o] [F ] o] o RO RTURP PSR 84
10. Références bibliographiQUES..........cccvoieiieiice e 91



11.

10.1
10.2
10.3
10.4
10.5
10.6
10.7
10.8

Annexes
JOUNAlL 0B MEIMOITE ..ottt ne e 2
Autobiographie iNterCUlturelle..........oovevei e 8
ENtretien aVeC MON FroIE........oiiiieieee e 15
ENLretien aVEC ROXANNE .......oiuiiiiiiieiiie ettt sttt sttt st et sneeae s 17
ENretien @VEC AMING ...c.viiiiiiiieieeie ettt st sre e 26
ENLretien aVEC ALICE......o.o i 32
ENEretien aVEC LINGA........ooiiiiiiiiieee et 42
ENretien QVEC ANGIE ..ottt bttt st sreeae s 56



1. Introduction

1.1 Extraits autobiographiques

Si je devais me présenter, voila ce que je dirais : je m'appelle Rachel Faye, je suis
étudiante a l'université de Genéve en Sciences de I'éducation, je suis sénégalo-suisse et donc
metisse. Il est important pour moi de le préciser, mais est-ce réellement nécessaire?

J’ai forgé ma personnalité, petit a petit, en étant sans cesse tiraillée entre mes cultures suisse
et africaine (Autobiographie interculturelle, p. 8).

La question de I'appartenance a deux cultures a toujours été présente mais j'en ai réellement
souffert et je me suis beaucoup interrogée dés la fin de mes années a I'école primaire jusqu'en
fin du college.

Je me sentais différente par rapport a toutes mes camarades. Je refusais d'accepter cette
couleur de peau; j'avais I'impression que tous les regards étaient sur moi et je ressentais que
des ondes négatives.

Jusqu’a la période du college, j’ai souvent ressenti ma différence culturelle comme une note

négative. Je n’en parlais jamais, ni avec mes copains ou copines et encore moins en famille
(p. 9).

Cela me géne de I’écrire, mais je ressentais comme une honte a étre noire. Je crois que le fait
d’étre de deux origines ne me dérangeait pas, dans le contexte scolaire et mes activités
extrascolaires, du moins. Mais le fait que cela se voit autant par la couleur métissée de ma
peau, me perturbait beaucoup. Ma différence se voyait tant. J’aurai voulu étre plus discrete :
étre blanche (p. 10).

Le fait est que la plupart du temps, je n'assume pas d'étre métissée et cette différence entraine

une peur ; peur de ne pas étre acceptée au pres de personnes car je suis mi blanche-mi noire
(p. 11).

J’aimais les voyages que nous faisions a I’étranger avec mes parents, que ce soit a Cuba ou
en République Dominicaine. J’y trouvais une population "comme moi" et qui nous prenait,
mon frere et moi, pour des locaux. J’aimais ce sentiment. Je me sentais a I’aise avec cette

couleur de peau métissée.



Je n’avais donc qu’une hate, c’était d’aller au Sénégal. Les gens verraient que je suis un peu
comme eux. Je ne sentirais pas tous ces regards interrogateurs : mais d’ou vient-elle cette
jeune femme ? (p. 12)

[Mais une fois au Sénégal], je retrouvais ce que j'avais pu, certaines fois, ressentir a Geneve.
Ne voyaient-ils pas que j'étais "comme eux", c'est-a-dire, africaine? Je pensais que j'allais
enfin me sentir chez moi et pouvoir me fondre dans la masse puisque j'étais dans une
population métissee ou noire. Et non, je me trompais. La population ne faisait pas la
difféerence entre mes amies, blanches de peau donc, et moi. Ils nous appelaient les «toubab»
ce qui signifie blanc en sérére. Ils nous mettaient dans une méme catégorie. J'étais perturbée
a l'idée que dans mon pays d'origine, ils me prennent réellement pour une étrangeére. Ce n'est

absolument pas ce a quoi je m'attendais. (p. 14)

En Suisse, je me sens parfois étrangere et peu a l'aise en me focalisant sur ma couleur de
peau et au Sénégal, la population me met dans la catégorie toubab. Ai-je réellement un chez

moi alors? Ou est-il? Y a-t-il un endroit ou je me sentirais réellement a l'aise? (p. 14)

1.2 Choix de la thématique

Aujourd’hui, a 23 ans, je repense aux années precédentes et aux questions que j’ai pu
me poser autour de mon identité culturelle complexe. Je ressens, désormais, le besoin et
I’envie d’aller plus loin dans ces interrogations en effectuant une sorte de voyage intérieur.
C’est pourquoi, la recherche qui va suivre se centre sur la thématique du métissage culturel

qui m’a souvent interpellée, bousculée et questionnée.

J’ai longtemps essayé de comprendre d’ou je venais et cette quéte se poursuit encore
aujourd’hui. A la recherche d’un Moi, je me suis questionnée en passant par des phases de
doutes et de craintes. J’ai ainsi d’abord eu une représentation négative de mon identité ayant
pour conséquence la réflexion suivante : «je ne suis pas d’ici » (Erikson, s.d., cité par
Mucchielli, 2003, p. ?), je ne suis pas de la-bas, mais d’ou suis-je ? Je me suis sentie «[...]
enfermée entre un ici et un la-bas...» (Iglesias, 2007, p. 17), entre terre de naissance et terre
d’origine. Mes cultures suisse et africaine me composent et complexifient la construction de

mon identité culturelle ; j’ai toujours eu de la difficulté & me positionner par rapport a cette

8



double origine. Ayant traversé une expérience du métissage, je désire m’ouvrir a d’autres
individus métis, se rapprochant le plus de mon profil culturel afin de construire un paralléle
pertinent. Mon intention est d’entendre leurs doutes, leurs questionnements, leurs
interprétations autour de la thématique du meétissage et leurs experiences, bonnes ou
mauvaises, en relation avec leur double origine : comment cela se passe-t-il chez d’autres
personnes métisses ? Qu’ont-elles vécues ? Par quoi sont-elles passées ? De quelle maniere

reviennent-elles sur leur "gestion” de cultures multiples ?



2. Présentation de la recherche

2.1 Les cultures a lécole

J’ai souvent eu I’occasion de travailler dans des classes genevoises multiculturelles ou

j’ai rencontré des enseignants qui donnaient de I’importance a la diversité culturelle et
élaboraient des dimensions de leur enseignement autour de cette thematique.
Dans un petit espace, celui de la classe ou a une échelle plus grande, celle de I’école, des
enfants et des adultes apprennent a vivre et a évoluer avec les métissages culturels. La
démarche demande a chacun une ouverture vers I’autre, vers ce qui est différent et permet
alors la découverte de cet autre et de son univers tout en apprenant a le respecter. Cet
apprentissage est essentiel dés le plus jeune age, surtout dans une ville et un pays ou sont
présentes de nombreuses cultures amenées a cohabiter dans une méme société. A Genéve,
notamment, des écoles présentent une grande mixité culturelle de par la fréquentation d’éleves
de différents groupes ethniques; elles «[sont] des lieux privilégiés d’éducation
multiculturelle [...], car on peut y faire I’expérience de la socialisation dans un milieu
multiculturel, c’est-a-dire acquérir les formes de sociabilité qui permettent de travailler, de
discuter, d’avoir des échanges avec ceux dont la culture est autre » (Centre pour la recherche
et I’innovation dans I’enseignement (CERI), 1989, p. 73). Ce contexte social peut donc
donner I’occasion d’intégrer des éléments multiculturels, sous forme d’enseignement informel
alors considéré comme « un état d’esprit [imprégnant] tout le cursus scolaire » (CERI, p. 33).
Dans ce cas, « I’éducation multiculturelle est une pratique de la vie quotidienne, elle désigne
un comportement, un mode d’existence developpé a I’intérieur de I’enceinte scolaire » (CERI,
p. 33).

L’école est un lieu de vie ou I’ouverture ne se situe pas seulement vers les cultures
minoritaires mais vers I’ensemble des cultures présentes dans la classe. Cette démarche
permettrait de faire « découvrir aux éléves qu’il y a d’autres maniéres de penser, d’autres
mentalités, [que] leur culture n’est pas forcément la meilleure et que celle des autres n’est pas
non plus nécessairement inférieure » (CERI, 1989, p. 7). Un travail a mener tout au long des
années scolaires et qui peut étre considéré comme le projet d’école ou chaque enseignant joue

un role significatif.

10



2.2 Mon objet d étude

L’objet de mon étude prend la forme d’une réflexion orientée vers une analyse
compréhensive, mettant en paralléle et croisant différents parcours de vie de personnes
métisses (sexe féminin) aux origines africaine, par le pére, et suisse, par la mere. Il s’agit de
faire un état des lieux du métissage au féminin.

Ma recherche poursuit trois objectifs. Le premier consiste a expliciter le phénomene du
métissage pour mieux le comprendre : que signifie-t-il ? En quoi consiste-il ? Quels sont les
concepts qui lui sont liés ?

Le deuxiéme objectif concerne I’environnement dans lequel le métissage culturel est présent
et se développe. Je me focalise, en effet, aprés une partie théorique, sur les histoires de
personnes vivant ce métissage au quotidien dans des contextes tels que scolaires ou
extrascolaires, familiaux ou lors de rencontres avec des amis. Le premier énoncé retient mon
attention puisqu’il s’inscrit dans le cadre de mes études universitaires. En rencontrant des
personnes métisses, j’avais le souhait de connaitre leur parcours scolaire et la maniére dont
elles ont vécu leur métissage a I’école: quel souvenir en gardent-elles ? Etaient-elles
intégrées ? Se considéraient-elles comme "différente” de leurs camarades ? L’étude entreprise
donne de P’importance aux appartenances multiculturelles des individus et montre la
complexité dans laquelle peut évoluer un étre métis. Elle informe donc et peut étre considérée
comme un outil de travail et de référence pout les enseignants ayant des eleves d’origines
culturelles diverses.

Le troisieme objectif découle du premier car, sur un plan plus personnel, une incidence
escomptée serait d’« en savoir plus sur qui je suis et ce que je représente, plus pour moi-méme

que pour les autres » (Journal de mémoire, 28 mars 2009, p. 7).

2.3 Le concept de métissage

Le métissage est une thématique de plus en plus présente dans la société d’aujourd’hui
et dans des domaines variés. Elle fait intervenir différents concepts aussi nombreux que
complexes. Dans le cadre de cette recherche, je me concentre essentiellement sur le métissage

culturel puisque sont en question les différentes origines culturelles composantes d’un

11



individu métis. Ce dernier peut donc avoir diverses appartenances culturelles, pouvant autant
s’opposer que se rejoindre. Dans tous les cas, « [...] le métissage n’est pas fusion, mais alliage
[...] il ne cherche pas a résoudre ou a dépasser les contraires mais a les com-prendre [...] »
(Laplantine & Nouss, 2001, p. 235).
Le concept d’appartenance est lié a celui d’identitée. Chaque individu nait avec quelques
caractéristiques immuables, telles que la couleur de la peau et le sexe, mais son identité
change tout au long de son existence : « La construction identitaire n’est pas limitée dans le
temps » (Iglesias, 2007, p. 22). Chaque individu construit son identité — qui n’est guere dans
un état latent — au fur et a mesure qu’il évolue et de ses expériences faites : «[...] L’identité
dans une perspective constructiviste qui, au lieu d’envisager I’identité comme un état, la
définit comme un processus dynamique » (Iglesias, p. 11).
Méme si I’identite d’un individu est faite de plusieurs appartenances, elle est une et elle est
vécue comme un tout. «L’identité d’une personne n’est pas une juxtaposition
d’appartenances autonomes, ce n’est pas un « patchwork », c’est un dessin sur une peau
tendue ; qu’une seule appartenance soit touchée, et c’est toute la personne qui vibre »
(Maalouf, 1998, pp. 36 et 37). Un individu métis est quelqu’un qui se cherche et tente de
comprendre qui il est réellement, pouvant parfois étre tiraillé entre ses deux cultures
d’origines. Cependant, I’une n’évolue pas sans I’autre ; ces cultures ou ces identités multiples
sont connectées en permanence, indépendamment du chemin que chacune peut emprunter.
Les gens normaux passent d’une étape a I’autre de leur vie comme les serpents
changent de peau. Certains se transforment, évoluent, parlent volontiers des phases
successives de leur existence...mais I’identité, c’est-a-dire leur sentiment de qui ils sont,
de ce qu’ils font et de 1a ou ils devraient étre, va plus ou moins de soi. (Huston, 1999, p.
108)
La trajectoire de vie d’une personne métisse ne va pas de soi ; elle est loin d’étre linéaire et
rencontre sans cesse des mouvements identitaires incessants pouvant la faire dévier de son

chemin initialement emprunté.

2.4 Structure du travail

La premiere partie de ce travail concerne les données théoriques autour du métissage et

des concepts qui lui sont lies. Les questions de recherche suivent ce premier chapitre. Ensuite,

12



la méthodologie et la construction analytique sont posées afin que le lecteur entrevoie les
outils choisis pour permettre une analyse mettant en relation les données récoltées sur le
terrain et dans la théorie ; I’analyse est d’ailleurs le chapitre suivant. Afin de synthétiser les
résultats obtenus, un petit chapitre leur est consacré (Synthése analytique). Et finalement, la
conclusion clét ce travail de recherche.

En annexe, différentes piéces sont disponibles afin de faciliter la lecture de la recherche. Il
s’agit de supports mis en place tout au long de ce travail ainsi que des entretiens menés et qui

ont été retranscrits.

« Les métissages ne sont jamais une panaceée, ils expriment des combats jamais gagnés et
toujours recommencés. Mais ils fournissent le privilege d'appartenir a plusieurs mondes

en une seule vie » (Gruzinski, 1999, p. 316).

13



3. Cadre théorique

L’étude du métissage fait appel a divers concepts qui Se rencontrent, se lient,

s’entrecroisent et ainsi forment une chaine de points de référence qui ensemble représentent
un tracé ; un tracé que I’on peut suivre, s’appuyer sur ou partir de pour comprendre la
signification du metissage. Mais ces concepts n’imposent aucune logique de développement
ou il serait préférable de commencer par tel ou tel concept, car il n’y en a pas.
Les sujets pouvant étre abordés autour du métissage sont donc nombreux car ils touchent a
divers domaines ; il est préférable, dans le cadre de ce travail, de se focaliser sur certains afin
de les développer au mieux : « Le pluriel de métissage n’est pas garant d’exhaustivité et
oblige a I’lhumilité » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 13).

J’ai décidé de diviser cette partie théorique en plusieurs sous-chapitres. Le choix de ces
chapitres s’est fait de la maniére suivante : en partant de mes questions de recherches, j’ai
effectué un tri des informations récoltées a travers les diverses lectures effectuées afin de me
focaliser uniquement sur quelque aspects du meétissage correspondant au cadre de cette
recherche.

Il me semblait important tout d’abord de m’arréter sur I’origine méme du mot métissage et de
ses dérives ainsi que sur les nombreuses définitions qui lui sont attribuées. Ensuite,
apparaissent les concepts et phénomenes qui ont pu ou qui sont encore développés autour de

la notion de métissage.
Je vais donc tenter de créer ce tracé, précédemment cité, afin de mieux saisir la complexité du
métissage culturel sans forcément respecter une logique de développement.
3.1 Précisions étymologiques

L’étymologie du mot métissage permet de mieux comprendre cette notion complexe
pouvant englober différents domaines. En décortiquant métissage, on retient le préfixe mé et

le terme tissage. Ce dernier « appartient a la méme famille linguistique que tissu et texte et

nous suggere que les dynamiques qui vont retenir notre attention s’effectuent dans le

14



langage » (De Villanova & Vermes, 2005, p. 12). Quant au prefixe, il est souvent observable
dans la construction de formes négatives de termes comme mégarde, méfait, médisance. Dans
ce sens-1a, le terme métissage peut rapidement prendre une connotation négative. Ainsi De
Villanova & Vermes soulignent les consequences néfastes engendrées par la rencontre entre
cultures différentes, telles que les chocs et les conflits :
[Le] mé introduit du défaut, de la défection, de la défaillance, de la disharmonie, bref de
la difficulté dans I’activité de tisser. De tisser mais aussi [...] de dessiner, de chanter, de
danser, de parler, de construire. Ce mé de métissage enfin nous aide a comprendre qu’il
y a du manque, de I’incomplétude (et non pas de la plénitude et de la jouissance), de
I’absence, de la perte (de ce que I’on a quitté) qui est revers de ce que Kafka avant
Freud, Adorno et Georges Bataille, appelait déja le travail du négatif. (p. 12)

3.2 Définitions du mot métissage

Plusieurs définitions sont apparues dans les encyclopédies et les dictionnaires sur le mot
métissage et son adjectif, métis.
En 1972, L’Encyclopédie du Bon francais dans I’'usage contemporain met avant les mots
métis et mulatre qui signifient « simplement qu’il s’agit d’un produit de deux races différentes
(hommes, animaux, fleurs, fruits) [...] » (Dupré, 1972, cité par De Villanova & Vermes,
2005, p. 27). Le terme mulatre — dérive de mulet — est, de nos jours, moins utilisé qu’a
I’époque ou il prenait un sens particulierement péjoratif et désignait essentiellement les
individus natifs d’une union entre personne noire et personne blanche.
Trois années plus tard, Le Grand Larousse propose le nom de métissage ainsi que I’adjectif
dérivé, métis, -isse. Ce dernier a comme base latine, « mixticius, né d’une race mélangeée, du
latin classique mixtum, supin de miscere,[signifiant] méler, mélanger » (Le Grand Larousse,
1975, cité par De Villanova & Vermeés, 2005, p. 27). Tandis que pour la définition du nom, les
auteurs inscrivent la note suivante : « Croisement entre des individus appartenant a des races a
différences somatique (races dites « noires », « blanches » et « jaunes »...) » (De Villanova &
Vermes, p. 27). On note assez vite la notion de races présentes dans les deux ouvrages et que
le terme métis peut étre également — et surtout — utilisé lorsqu’il y a croisement entre deux
animaux. La définition suivante illustre mon propos. En 1982, dans Le Littré, le terme

métissage signifie I’ « action de croiser une race avec une autre pour améliorer celle de moins

15



de valeur. [...]. L’expression est réservée seulement pour les croisements pratiqués dans
I’espéce ovine. » (Le Littré, 1982, cité par De Villanova & Vermes, p. 28).
Dés la fin du XIXéme siécle, le métissage est lié a quelques faits historiqgues comme on peut
le voir dans Le Trésor de la langue francaise — Dictionnaire de la langue du XIXe et du XXe
(1789-1960) ; ainsi le métissage résulterait principalement de « I’esclavage, la guerre [et]
I’Islam » (Le Trésor de la langue frangaise, 1985, cité par De Villanova & Vermes, p. 28). On
note plus tard, dans Le Petit Dictionnaire Hachette que la définition du mot métis s’est
émancipeée et est liée au concept de culture : « Qui résulte d’un métissage culturel. Un concert
de musiques métisses [...] » (Le Petit Dictionnaire Hachette, 2003, cité par De Villanova &
Vermes, p. 29). Dans cette méme définition est nommée la locution de métissage culturel
définit comme une « influence mutuelle de cultures en contact » (De Villanova & Vermes, p.
29). Le Petit Larousse illustré note également cette locution en précisant qu’il s’agit d’une
« production culturelle (musique, littérature, etc.) résultant de I’influence mutuelle de
civilisations en contact » (Le Petit Larousse illustré, 1992, cité par De Villanova & Vermes,
p. 29).
Certains dictionnaires, comme les encyclopédies, ignorent le terme métis tandis qu’il est mis
en évidence dans les dictionnaires d’usage plus courant. Il apparait ainsi dans le domaine
culturel et est mis en relation avec des situations de contacts :
[...] La situation de contacts engendre I’idée de mélange, d’imbrication, de
juxtaposition de choses qui a priori ne sont pas faites pour I’étre. Le mélange permet
d’obtenir un produit d’un style nouveau, quelque chose d’imprévisible, d’hybride. Ce
qui, par ailleurs, a participé a I’émergence du terme métis, et I’on peut supposer que le
passage de ce terme d’un domaine a un autre, suit un processus identique a celui de
créole, qui lui aussi est passé du biologique a la langue.
(De Villanova & Vermes, 2005, p. 29)

Ces quelques définitions montrent I’évolution du terme métissage qui, dans les années 70,
avait surtout deux significations importantes ; la premiére, concernant le croisement entre
individus de races différentes et la seconde, le croisement entre animaux. Ces deux éléments
sont toujours présents dans les dictionnaires du XIXéme siécle, comme Le Petit Larousse
Illustré (2005) qui souligne, pour la définition de métissage, I’ « union féconde entre hommes
et femmes de groupes humains présentant un certain degré de différenciation génétique [ainsi

que le] croisement de variétés végétales differentes, mais appartenant a la méme espece [et]

16



entre animaux de la méme espece, mais de races différentes » (p. 686). En revanche, dans la
définition du mot métis, un nouveau point y est rattaché, en précisant qu’il s’agit de I’« union
de deux personnes de couleur de peau différente » (Le Petit Larousse Illustré, p. 686). Il est
important de souligner que le mot race n’apparait plus dans les différentes définitions de notre

époque.

Laplantine et Nouss (2001) proposent une autre définition du meétissage qu’ils désignent
comme une connaissance. La définition cognitive du terme met en avant le terme
co-naissance qui signifie ici, un « recommencement multiple et infini » (p. 175). Il est éloigné

du savoir qui pose « des notions de fondement et de permanence » (p. 175).

3.3 Présence du métissage dans différents domaines

Ce n’est donc que tardivement, dés les années 80, qu’un lien est fait avec la culture mais
de manieére plus générale et plus positive ; le fait culturel est alors interrogé et analysé. Le mot
culture, comme le terme de métissage et de ses dérivés, a été et est toujours défini de plusieurs
manieres. Culture vient du latin, cultura, et du verbe colere. De nombreuses définitions lui
sont attribuées d’ou sa complexité. Au fur et & mesure du temps, les définitions se sont
amplifiées, incluant de plus en plus d’éléments. Au début, étaient évoqués « la connaissance,
la croyance, I’art, la morale, la loi, la coutume et toutes les autres aptitudes et habitudes
acquises pas I’homme en tant que membre d’une société » (Ferréol & Jucquois, 2003, p. 81).
Ensuite ont été rajoutés le langage, les représentations et les idéologies. La dimension
contextuelle reste toutefois importante dans les définitions ; les différentes sensations pouvant
étre ressenties par tout étre humain ne sont pas vécues de la méme maniére suivant
I’environnement de chacun. Ferréol et Jucquois donnent I’exemple de « I’impassibilité [qui]

serait une curiosité en Afrique [et] la moindre des politesses pour un Japonais » (p. 81).

Si nous revenons au terme de métissage, les processus de médiatisation qui se sont développe
autour du concept ont engendré inévitablement quelques pertes de sens. De nos jours, le terme
est a la mode et utilisé a toutes les sauces ; il est alors présent dans des domaines aussi
nombreux que variés. Les différents auteurs que j’ai eu I’occasion de lire décortiquent,

mettent en avant et tentent de trouver des significations, des explications a la notion de

17



métissage en proposant diverses entrées, maniéeres de comprendre et d’analyser la notion. Ce
sont des notions, des mots, des concepts, tous liés au métissage. Cela montre au lecteur la
diversité amenée par la notion de métissage qui ne peut étre seulement associée a la couleur
de la peau. Elle est présente dans de nombreux domaines comme I’art, la danse, la littérature,
la musique, les langues, I’habillement et la cuisine. Dans chaque situation, il est relié aux

saveurs épiceées.

Il existe peu d’ouvrages sur le métissage ; en effet, comme le précisent Laplantine et Nouss
(1997), c'est un phénomeéne extrémement diversifié et en constante évolution rendant la tache
de le définir bien trop complexe et décourageante. Des auteurs, comme ceux cités, I’explorent
en définissant ce qu’il n’est pas. Nous apprenons alors rapidement qu’il n’est pas de I’ordre
de I’énoncé procédant d’un découpage d’un continuum, et qu’il n’est pas non plus de I’ordre
de I’assignation. Il n’est, finalement, ni définitif et conclusif. « Le métissage, qui n’est ni
substance, ni essence, ni contenu, ni méme contenant, n’est donc pas & proprement parler
« quelque chose ». Il n’existe donc que dans I’extériorité et I’altérité, c’est-a-dire autrement,
jamais a I’état pur, intact et équivalent a ce qu’il était autrefois » (Laplantine & Nouss, 1997,
p. 82).

Alors qu’est-il réellement ?

3.4 Eléments historiques sur le métissage

Comme je le notais précédemment, la notion de métissage a longtemps été considérée —
et continue a I’étre, parfois — comme terme négatif et percue comme altération de la purete.
Pour mieux comprendre cette assimilation négative au terme de métissage, il faut remonter au
temps de I’esclavage ou les colons s’accouplaient avec des femmes indiennes ou noires et ou
en résultait un enfant métis. Gruzinski (1999) donne I’exemple d’émigrants européens arrivés
au Mexique ; alors sépares de leur femme, ils font des femmes indiennes des proies faciles :
viols, concubinage et parfois mariage. Mais ces hommes ne sont guére préoccupés des étres
qu’ils laissent derriére eux : des enfants métis qui questionnent et posent probléme a la
population ne sachant pas de quelle maniére les considérer et quelle place ils occupent dans la

congrégation. Faut-il les intégrer a la communauté colonisatrice espagnole ou a la

18



communauté indienne ? A ce moment-la, ces métis n’ont pas leur place dans une societé
divisée en deux groupes. lls représentent a la fois I’envahisseur et la victime, deux
populations radicalement différentes. Ils symbolisent « un étre de I’entre-deux, plus tout a fait
sauvage et pas encore tout a fait civilisé » (Ferréol, G. & Jucquois, 2003, p. 207).
Dans ce contexte de la colonisation et de I’esclavage qui en découle, le concept de
déculturation peut étre mis en avant. Laplantine (2007) développe cette notion en donnant
I’exemple de la plus grande déculturation de I’histoire humaine ou des millions de noirs furent
déracinés de leur Afrique et considérés comme du bétail pour étre emmenés et traités comme
esclaves a travers le monde :
Le concept de déculturation permet de rendre compte du processus qui consiste a
détacher les matériaux de culture de leur matrice qui leur donnait un sens pour les
métamorphoser en symptémes. C’est un processus de désinvestissement social non
seulement de la culture a laquelle on appartient, mais de toute culture, et qui a pour
corollaire un appauvrissement de la personnalité et une souffrance de I’individu. La
déculturation doit étre mise en relation avec I’acculturation c’est-a-dire avec la situation
dans laquelle une culture dominante impose ses systémes de valeurs et de

comportements a une culture dominée. (p. 77)

L anthropologue mexicain Gonzalo Aguirre Beltran écrit dans les années 70 que la culture
métisse a vu le jour par I’histoire mexicaine et ses mouvements d’acculturation ; et nous
pouvons étendre le phénoméne a d’autre pays et populations également colonisées, car le
métissage traverse «toute I’histoire des sociétés humaines dans I’ensemble de leurs
dimensions culturelles » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 68). Des cultures diverses se
rencontrent — culture européenne et culture indigene — et des mouvements de tension,
d’exclusion, d’affrontement et d’opposition sont visibles. Mais, dans un méme temps, et cela
peut paraitre paradoxale, des événements largement opposés se créent entre ces deux cultures

qui finalement tendent également a se combiner et a s’identifier I’une par rapport a I’autre.

La notion de métissage apparait donc dans un premier temps dans le contexte de la
colonisation, dans les langues espagnoles et portugaises, accompagné des mots tels que
mulatre, créole ou encore sang mélé. Constitué d’abord au sein de la discipline Biologie ou
elle prend réellement forme, elle est combattue et rejetée, assimilée & une filiation batarde

contrairement a la pureté qui représente le « fruit d’un accouplement sexuel licite » (De

19



Villanova & Vermes, 2005, p. 69). Laplantine et Nouss (1997) précisent que la notion est
exploitée « pour désigner les croisements génétiques et la production de phénotypes, c'est-a-
dire de phénomeénes physiques et chromatiques (couleur de peau) qui serviront de supports a
la stigmatisation et a l'exclusion » (p. 7). Gruzinski (1999) rejoint les propos des auteurs
précédemment cités en énoncant deux sortes de metissage : le métissage biologique et le
métissage culturel. La premiére sorte de métissage « présuppose l’existence de groupes
humains purs, physiquement distincts et séparés par des frontiéres que le mélange des corps,
sous I’empire du desir et de la sexualité, viendrait pulvériser » (pp. 36 et 37). Je reviendrais

ultérieurement sur le metissage culturel.

Le métissage est donc loin d’étre tout le temps et partout valorisé. L’Amérique latine, par
exemple, oscille entre production, réprimande et valorisation du métissage selon les situations
vécues par des individus et des groupes sociaux ; méme dans un Brésil métissé et marqué par
I’accouplement de colonisateurs blancs avec des esclaves noirs. La partie noire de la société a
été particulierement marqué par le rejet des Blancs. Par phobie de cette couleur de peau, la
population blanche est méme allée jusqu’a concevoir « de nombreuses échelles de couleur qui
comportent plusieurs dizaines de graduations allant du blanc le plus clair au noir le plus foncé
» (Laplantine & Nouss, 1997, pp. 30 et 31).

3.5 Revalorisation du métissage

Le terme métissage et ses dérivés sont depuis quelques années analysés et décrits sous
un autre angle. Comme le dit Gruzinski (1999), il s’est opéré une ouverture d’esprit di
notamment aux échanges et aux circulations des individus ; I’histoire a pu alors mettre « un
terme a ce que la nature [avait] originellement et biologiquement délimité » (p. 37), c’est-a-

dire une hiérarchie entre individus et leurs cultures.

L’entrée de la notion de métissage dans d’autres domaines que celui dans lequel elle s’est
constituée s’est fait timidement. Comme Laplantine et Nouss (1997) le soulignent, il est
important de laisser une place importante a la notion de métissage dans des domaines variés et
qu’il n’est plus possible de I’enfermer dans le champ de la biologie. Selon ces mémes auteurs,

le metissage devrait étre qualifié de concept, et méme de paradigme.

20



Ainsi, petit a petit, le concept de métissage parvient a faire sa place dans la discipline de
I’ Anthropologie et trouve ainsi « [...] une valeur positive esthétique voire philosophique que
divers auteurs ont illustrée et renforcée » (De Villanova & Vermeés, 2005, p. 69). Les
anthropologues vont donc plus loin dans leur définition du métissage et incluent le domaine
large de la culture et les phénomeénes tel que les croisements culturels. Comme le disent
Ferréol et Jucquois (2003), il n’est plus question uniquement de croisements entre races
différentes mais d’une coexistence entre individus de cultures différentes ; ce vivre cote a cote
engendre alors de nouveaux phénomeénes observables. Les cultures sont désormais

considérées toutes sur un méme pied d’égalité sans qu’aucune hiérarchie ne soit établie.

Laplantine et Nouss se penchent longuement sur la notion de métissage et tout ce qui
I’entoure. A travers leurs analyses et leurs développements, ils soulignent I’analyse réductrice
souvent faite autour du métissage. En effet, il «est presque toujours systématiquement
confondu avec les notions non seulement insuffisantes mais inadéquates de mélange, de
mixité, d’hybridité, voire de syncrétisme, qui se situent a I’opposé du phénomene [...] »
(2001, p. 7). Tout ce qui s’assemble, se rencontre et se melange n’est donc pas
automatiquement métis. Le métissage s’attache davantage a la maniere dont les contenus se
combinent entre eux qu’aux contenus eux-mémes. Beaucoup ne saisissent pas la valeur et la
signification du terme métissage, représentant de la mondialisation ou de I’assemblement
d’éléments hétérogenes ou contradictoires pour former un tout. Hannerz, ethnologue suédois,
a, a ce propos, évoqué les consequences positives des confrontations entre cultures découlant
de la mondialisation. Il parle ainsi d’ « « un écouméne mondial d’interactions et d’échanges
persistants » qui serait « en termes de construction culturelle, comme en termes économiques
et politiques, un tout intégré » et non plus une mosaique de civilisations juxtaposées »
(Hannerz, 1990, cité par De Villanova & Vermes, 2005, p. 132).

Le terme de mondialisation peut étre opposé a la globalisation ; en effet, ce dernier a comme
cible I’lhomogénéité, tandis que le premier évoquerait plutdt la diversité et la multiplicité du
monde. Dans ce sens-la, la mondialisation permet «la rencontre des communautés, des
cultures, des individus, et accélére I’exposition a I’altérité qui nous apprendrait a la
reconnaitre en nous-mémes. [...] Résister a I’unitaire et au différentiel, a la fusion et a la
fragmentation, lutter pour un monde métis, ce serait simplement voir le monde comme métis

et le métissage comme un monde » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 16).

21



3.6 Pensée métisse

Bien trop souvent donc, le terme de métissage est simplifié et limité a n’étre que la
chaleur des tropiques. Il est en réalité bien plus que cela, il est « une pensée — et d’abord une
experience — de la désappropriation, de I’absence et de I’incertitude qui peut jaillir d’une
rencontre » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 7). Il représenterait alors une voie entre le
communautarisme et I’assimilation, seule a pouvoir reconnaitre les caractéristiques des
cultures et des identités culturelles, telles que le mouvement et I’instabilité.

Plusieurs auteurs, comme Laplantine et Nouss, développent cette idée qu’il existerait une
pensée métisse ; pensée paradoxale, considérée comme corruption de la pureté et entrainant la
déstabilisation d’éléments fixes et stables liés a I’identité. La pensée métisse évolue au cours
du temps, paralléelement a I’évolution des sociétés. 1l s’agit aujourd’hui de penser le métissage
dans I’air de notre temps, celui du XXIléme siecle « qui n’est plus caractérisé par la morale de
ce que Foucault appelait la « société disciplinaire », mais par les effets de la concentration et
de la mobilité du capital qui réduisent les contacts et radicalisent les disparités sociales »
(Laplantine & Nouss, 2001, p. 13) La pensée métisse représente la pensee de la relation ou les
concepts de partage et d’échange se développent et ou multiplicité et singularité se
rencontrent ; elle est une pensée du mouvement. Elle s’oppose a la répétition du méme et est
inconstance et inconsistance. Elle ne représente pas ce qui soude ou ce qui est « compact dans
un cadre limité » (Laplantine & Nouss, p. 8) mais bel et bien le décalage et I’alternance. Ainsi
émergent de la tension, des oscillations et des vibrations ; mouvements qui sont en constante
réorganisation. C’est alors «une pensée résolument temporelle, qui évolue a travers les
langues, les genres, les cultures, les continents, les époques, les histoires et les histoires de vie.
Ce n’est pas une pensée de la source, de la matrice ni de la filiation simple, mais une pensée
de la multiplicité née de la rencontre. C’est une pensée dirigée vers un horizon imprévisible
qui permet de redonner toute sa dignité au devenir » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 83).

La pensée métisse représente et existe, alors, a travers la non-résolution et I’inachévement,
d’ou le lien avec le devenir plus qu’avec I’avenir. Dans ce cadre-la, le devenir métis semble
incarner parfaitement le désordre en « brouillant péle-méle les genres, les especes, les cultures
et les langues [et] n’obéissant plus a aucune hiérarchie [...] » (Laplantine & Nouss, 1997, p.
86).

22



3.7 Le métissage et la métaphore

Comme je le soulignais précédemment, différents auteurs se sont penchés sur la notion
de pensée métisse. Laplantine et Nouss (2001) la decrive comme « une troisieme voie entre
I’homogeéne et I’hétérogene, la fusion et la fragmentation, la totalisation et la différenciation,
mais une voie sans aire de repos et sans rails de protecteurs qui dessine les chemins d’une
aventure éthique et esthétique » (p. 9). Une réflexion sur le métissage entraine des
changements de la pensee ; il est important de renoncer a la logique rassurante ou tout est

categorisé et classifié.

La pensée métisse ne se situe donc pas a I’extrémité d’un concept ou d’un autre, mais se
retrouve dans un entre, bien a elle et est qualifiee de pensée du milieu. Cette métaphore du
entre — ou le concept de métaphore de maniere générale — est souvent présente dans les
analyses faites autour du métissage : « Ce qui existe sans doute ici plus qu’ailleurs, ce sont
des espaces de jeu dans tous les sens du terme, non pas du plein de I’homogeéne, mais des
trous, des blancs, de I’entre-deux » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 79). L entre-deux souligne
I’écart entre deux signifiants différents qui nait « d’un exces et d’une incertitude du sens,
d’une ambiguité et d’un doute de ce que I’on cherche & nommer » (Laplantine & Nouss, 2001,
p. 414).

Prenons le mot attrape-tout et mettons I’accent sur le trait d’union. Il existe bel et bien, par
exemple, « un métissage afro-ameéricain, mais ce n’est pas celui de I’un ou de I’autre ni de
I’un et I’autre dans la juxtaposition, mais de I’entre-deux. C’est un processus fragile et sans
cesse menacé (tant par la « négritude » que par le « blanchissement ») : celui de la dynamique
née de la rencontre de I’entre-deux, de I’interstice, de I’intervalle, de I’intermittence qui
appellent des intermediaires et suscitent des interprétations » (Laplantine & Nouss, 2001, p.
84). La pensee du métissage se montre alors comme médiatrice et participative d’au moins

deux univers se trouvant parfois a I’extrémité 1’un de I’autre.

Laplantine et Nouss (1997) émettent I’hypothése qu’il existerait une épistémologie métisse
abandonnant le postulat élémentaire du pur mélangeé et du simple complexifié. Cette méme
épistétmologie doit chercher «a probléematiser, a complexifier et a affiner I’analyse de
catégories qui ne seront plus seulement pensées dans I’espace, mais dans le temps » (p. 89).

Elle exclut alors les discours dualistes, prénant des théses et antitheses ou les soit tout Blanc

23



soit tout Noir. L’épistémologie métisse permettrait de revisiter ce qui a été et est nié : « Les
écarts différentiels, ces espaces intermédiaires flous et flottants qui redécoupent et
redéployent les confins et accueillent les rencontres » (Laplantine & Nouss, p. 90).

3.8 Le métissage au sein des sociétés

Une personne métisse se retrouve donc entre deux cultures, entre deux traditions qu’elle

doit parvenir a gerer pour vivre au mieux avec, sans devoir choisir entre 1I’une ou I’autre.
Passer par cette expérience faite d’oscillations constantes n’appelle aucune résolution. C’est
pourtant ce que des sociétés d’aujourd’hui — pouvant étre qualifiée de rationnelles — exigent,
sans quoi I’individu est percu comme un étre sans conviction (Laplantine & Nouss, 2001). La
societée et les personnes qui permettent son fonctionnement contraignent les individus
d’appartenances culturelles diverses a rester dans une « conception étroite, exclusive, bigote,
simpliste qui réduit I’identité entiere a une seule appartenance, proclamée avec rage »
(Maalouf, 1998, p. 14). Quiconque ose deévoiler une identité plurielle est rapidement
marginaliseé.
Le concept de multiculturalisme a alors pleinement sa place dans cet espace-la. Gruzinski
(1999) rejoint Laplantine et Nouss (1997) lorsqu’ils soulignent que le multiculturalisme « se
fonde sur la cohabitation et la coexistence de groupes separés et juxtaposés resolument
tournés vers le passé, qu’il convient de protéger de la rencontre avec les autres » (p. 75). Ce
concept va donc a I’encontre de ce que propose le métissage. Il serait réducteur d’associer le
métissage au multiculturalisme sur le plan sociopolitique tout comme de le cantonner au
champ biologique sur le plan anthropologique, comme vu précédemment (Laplantine &
Nouss, 2001). La notion de multiculturalisme a pour point de depart le courant
anthropologique nord-américain qui se focalise sur les spécificités de groupe culturel. 1l peut
alors étre utilisé afin de «servir de Ilégitimation a toutes les revendications de
monoappartenance identitaire et de rejet des « étrangers » » (Laplantine & Nouss, 1997, p.
75).

Maalouf fait I’hypothese que les mouvements de contraintes exercés par les societés
proviennent des habitudes de pensée implantées en chaque individu, qu’il soit fanatique,

xenophobe ou d’aucun des deux bords. Ils ne saisissent pas que ces personnes aux

24



appartenances multiples sont « des étre frontaliers, en quelque sorte, traversés par des lignes
de fracture ethniques, religieuses ou autres. [...] lls ont pour vocation d’étre des traits d’union,
des passerelles, des médiateurs entre les diverses communautés, les diverses cultures »
(Maalouf, 1998, p. 13). lls n’integrent pas que le métissage, déjouant les dualismes, n’est pas
ce choix de I’'un ou I'autre. Il serait plutot I’un dans I’autre ou I’un par I’autre. Mais sans
jamais que I’un ne devienne ou se résorbe dans I’autre ou vice-versa. Laplantine rejoint
Maalouf sur la question de I’identification exclusive a une seule culture qui peut alors avoir
un effet négatif sur le développement humain: «[...] L’interculturel est constitutif du
culturel, et cela méme dans les sociétés qui, comme les notres, prédisposent les membres qui
les composent a plutdét se meéfier des relations entre les cultures, des rapports avec les
étrangers » (Laplantine, 2007, p. 82). Dans ce cas-1a, I’individu ne se met pas en avant et renie

ou rejette les parts constitutifs de son Moi en ne les explorant guére.

Ces rencontres bousculent I’un et I’autre et les transforment au point ou parfois ils deviennent
autre chose. Comme le disent Laplantine et Nouss (2001), le métissage serait « une espece de
bilinguisme dans la méme langue et non la fusion de deux langues [...] (p. 268). Il est alors
legitime de montrer toute I’ambiguité que véhicule le métissage ; elle lui est inhérente.

Cette ambiguité et cette ambivalence, propres au devenir métis, sont mal supportées par les
sociétés décrites plus haut. « Elles se défient de la pluralité et cherchent a imposer des
conduites dominantes exclusives, une vision unique du monde orientant toutes les sphéres de
la vie sociale » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 33). Ce cas de figure est souvent observable
dans les sociétés occidentales moins habituées que les sociétés latino-américaines a vivre avec
une pluralité d’identité sans aucune séparation. Au Brésil — pays souvent pris comme
exemple, en opposition avec des pays plus traditionnels — les contacts entre individus ou
groupes d’individus avec ce qui est autre et étranger est vu d’un point de vue tres favorable.
Dans ce sens-la, « la multiplicité est non seulement acceptée, mais revendiqueée, et le mélange
[...] est exalté » (Laplantine, 2007, p. 74). Une réelle confusion est notable au sein des
societes occidentales plus coutumieres au dualisme. Le dualisme rejoint le monisme dans le
sens ou tous deux n’acceptent guere et protestent contre la réalité de la condition de I’étre

métis.

25



3.9 Les rencontres : phénoméne inhérent au métissage

Le métissage c'est aussi la mobilité, le voyage et les rencontres. Rencontre entre

peuples, comme le développent des auteurs en retragant quelques points clés de I'histoire
égyptienne, grecque et turque, par exemple : « L’histoire est constituée d’interruptions
culturelles, et a partir de cultures en relation et en interaction. Les relations interculturelles
peuvent étre statiques, lorsque les cultures conservent leur séparation au cours de
I’interaction, ou fluides, lorsque les cultures s’interpénétrent au cours de I’interaction »
(Pieterse, 1995, cité par De Villanova & Vermes, 2005, p. 104).
Des cultures éprouvent ce besoin d’aller a I’encontre d’une autre culture afin de s’y identifier
comme pour éviter et contourner un repli sur soi-méme. Cette « ouverture a I’autre est sans
doute un des premiers actes de culture » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 59) et conduit a la
création du metissage. Elle est également liée directement au concept d’identité dans le sens
ou le contact avec les autres a une influence nette sur sa construction identitaire. Laplantine
(1999) développe cette idée de la maniere suivante :

L’identité « propre » congue comme propriété d’un groupe exclusif serait inertie, car

n’étre que soi-méme, identique a ce que I’on était hier, immuable et immobile, c’est

n’étre pas, ou plutét n’étre plus, c’est-a-dire mort.[...] Privés de rapport avec les autres,
nous sommes privés d’identité, c’est-a-dire conduits par autosuffisance et autoérotisme

a I’autisme. (p. 49)

Dans ce sens-1a, I’identité peut étre percue comme récalcitrante face a I’alterité. Dans la
logique identitaire, les événements suivent un ordre et I’imprévisibilité n’a guere sa place,
contrairement aux processus liés au métissage. L’identité fait alors tout « pour résorber et
annuler I’altérité, neutraliser I’insolite, nier I’étonnement que supposent la rencontre et la
transformation née de cette rencontre. Comme I’identité a horreur du vide, elle procéde sans
cesse a du remplissage : le remplissage identitaire » (Laplantine, 1999, p. 138).

Méme si ce n’est pas ce cOté-la du métissage sur lequel je vais me focaliser, je trouvais
constructif, dans le cadre de cette recherche, de s’y attarder quelque peu car il a son
importance dans les définitions et I’analyse des événements liés au métissage. Lors de ces
contacts, le phénomene d’assimilation se produit ou une des personnes — ou les deux -
s’identifient petit & petit a la culture de I’autre. Laplantine et Nouss (2001) mettent en avant ce

qui est caractéristique du métissage : « [...] C’est ce mouvement qui consiste a accueillir ce

26



qui ne vient pas de moi mais d’ailleurs : la langue et la culture des autres, qui au début me
semblent étrangéres, puis vont progressivement faire naitre un sentiment d’étrangeté » (p. 36).
Le phénomeéne d’acculturation est également observable lors de contact entre personnes de
cultures diverses. Cette adoption d’un individu ou d’un groupe «d’éléments de cultures
differentes est un phénomeéne universel et constitutif des cultures, source d’émulation et de
créativité » (De Villanova & Vermeés, 2005, p. 17). Une relation métisse peut prendre forme
lorsqu’aucun des individus cherche & enfermer I’autre dans ce qu’il n’est pas et tentent de le
transformer et de se I’approprier. Car finalement « c’est notre regard qui enferme souvent les
autres dans leurs plus étroites appartenances, et c’est notre regard aussi qui peut les libérer »
(Maalouf, 1998, p. 32).

Mais cette relation ne peut étre sans désaccords parce qu’ « étre, c’est étre avec, c’est étre
ensemble, c’est partager — le plus souvent conflictuellement — I’existence » (Laplantine &
Nouss, 1997, p. 76).

Mais il ne suffit pas qu'il y ait déplacement et rencontre pour dire qu'il y ait métissage ; « le
processus de métissage commence lorsque la nationalité ne suffit plus a definir I'identité, mais
bien plutdt I'appartenance méme a ces villes-mondes » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 20),
dites cosmopolites — du grec cosmopolis ou polis signifiant une seule cité. La ville est alors
considérée comme «un espace métis en tant que carrefour d’échanges et de rencontres »
(Laplantine & Nouss, p. 54).

Le point de départ reste la curiosité pour l'autre, pour les autres et est I'élément essentiel au
processus de métissage. Le métissage est donc souvent ou méme toujours lié aux phénomenes
des migrations et représente ce qui est «transitoire, imparfait, inachevé [et] insatisfait »
(Laplantine & Nouss, 1997, p. 85). Il trouve sa place dans une activité de tissage et de
tressage, sans cesse en mouvement. C’est une notion contradictoire dans le sens ou «elle ne
peut étre mobilisée comme réponse, car elle est la question elle-méme qui perturbe I’individu,
la culture, la langue, la société dans leur tendance a la stabilisation » (Laplantine & Nouss, p.
85).

27



3.10 Hétérogénéité du métissage

La notion de conciliation n’a pas véritablement sa place dans le phénoméne du

métissage qui se concentre sur les ni noir ni blanc ou encore les ni vrai ni faux.
L’hétérogéneite interne du meétissage se percoit en etant composé de nombreux et divers
éléments étrangers les uns aux autres. Ainsi plusieurs notions s’opposent au métissage comme
«le simple [...], le séparé [...], le clair et le distinct [...], la pureté [...] de la langue, du
terroir, de la mémoire [...] [et] la totalité [...] qui introduit du compact, de I'essence et de
I'essentiel dans la pensée » (Laplanine & Nouss, 1997, p. 9).
Mais nous pouvons encore aller plus loin que ce postulat en mettant en avant « I'existence de
deux individus originellement « purs » ou plus généralement d'un état initial — racial, social,
culturel, linguistique —, d'un ensemble homogene, qui a un certain moment aurait rencontre un
autre ensemble, donnant ainsi naissance a un phénomene «impur » ou « hétérogene » »
(Laplanine & Nouss, 1997, p. 8).

Le métissage est bel et bien le résultat d'une fusion de deux ensembles ou composantes mais —
et c’est un point important — chacune de ces composantes gardent leur intégrité. Dans ce sens,
nous dépassons le dualisme homogéne/hétérogéne. Nous pourrions ainsi lié le concept de
métissage a la notion de syncrétisme, «terme du lexique religieux désignant l'addition de
croyances de sources différentes dans une méme unité » (Laplanine & Nouss, 1997, p. 119) ;
mais une prudence s’impose dans le sens ou le syncrétisme peut conduire a I'abolition des
difféerences en opérant par addition et réduire ainsi a l'unité le multiple, et créer un tout
homogeéne et indifférencié ; le multiple est alors « vaincu, car absorbé dans I'un » (Laplanine
& Nouss, p. 10).

3.11 Composantes plurielles du Moi

Comme vu précedemment la pensée du métissage est une pensée de la méditation
flirtant donc avec les intervalles et les entrebaillements ; mais elle ne pourrait étre réduite a
cet entre et cet entre-deux, spécifiguement liés aux classifications spatiales. Lors de
rencontres, les conflits, les confrontations et les dialogues y sont largement présents — d’ou les

28



mouvements de tensions et autres décrits précédemment — mais rares sont les affrontements ;
ces phénomeénes s’opposent alors a la fusion et a la synergie. Le face a face n’est pas pratique
courante ; au contraire, le cote a cote est valorisé et fortement utilisé. Le métissage ne
dévisage pas — et de ce fait empéche les attitudes de maitrise de se développer — mais envisage
un avenir ou un devenir avec I’autre rencontré. En restant sur cette notion de c6te a cote, le
métissage envisage le Moi comme étant habité a plusieurs; en resserrant le champ du
métissage et en se focalisant sur le métissage culturel, le Moi serait alors en présence de

plusieurs cultures pouvant se distancer ou au contraire se ressembler.

La cohabitation a plusieurs entraine « les conditions d’une objectivation de la subjectivité
puisque I’objectivité nait du croisement des jugements, du partage des points de vue »
(Laplantine & Nouss, 2001, p. 15). Il est important de souligner que ce Moi pluriel n’est
gouverne ni par « un Moi souverain ni par un lui envahisseur » (Laplantine & Nouss, p. 57) ;
il représente alors un véritable livre ouvert regroupant les aventures de la cohabitation a
plusieurs. Ce nous métis, peut étre vu comme un partage ; mais il est important de préciser
que ce partage n’est pas catégoriel ou les difféerents Moi seraient présents et départagés de

maniere égale.

Des modulations sont observables, comme dans une partition de musique, car I’alternance est
en action et crée ainsi de I’altérité. « Avec le métissage, il ne peut y avoir a proprement parler
de victoire d’un camp sur un autre, rien n’est jamais définitif, absolu, stabilisé [et] fixé dans
I’espace d’un territoire [...] » (Laplantine & Nouss, 1997, p. 81). Nous ne pouvons donc pas
affirmer que I’une ou I’autre des appartenances prévaut de facon radicale et que méme s’il
existait une hiérarchie dans les composantes de I’identité, elle ne serait pas immuable et se
modifierait au cours du temps; les comportements des individus subiraient alors les

conséquences de ces bouleversements en étant eux aussi transformés.

En reprenant ce qui a été dit précédemment, I’appartenance a un c6té — autrement dit,
I’unilatéralité — va entierement a I’encontre du métissage. Dans la pensée métisse, il existe
une tension provoquée par le entre qui revient a chaque fois et qui «suscite de I’écart [...]
d’abord par rapport a soi [et] questionne ce que nous avons tous en commun : le fait que nous
sommes différents non seulement des autres, mais de nous-mémes » (Laplantine & Nouss,
2001, p. 217).

29



Cette pensée de I’entre-deux appartient particulierement a la réflexion sur le métissage ou
I’individu réalise qu’il « ne peut étre I’un et I’autre simultanément mais alternativement [...] »
(Laplantine & Nouss, 2001, p. 217). A partir de cette explication, on comprend mieux le
mouvement qu’incarne le métissage fait de va-et-vient entre I’un et I’autre afin de tenter de
n’étre qu’un. A travers ces entre et ces entre-deux, on décéle facilement des desaccords ou

aucune complémentarité naturelle peut évoluer.

3.12 L'individu métis

La pensée ou I’expérience métisse permet de mettre en lumiére la condition, parfois
complexe et douloureuse, d’un sujet métis. Cette appellation choisie par Laplantine et Nouss
s’éloigne des différents termes utilisés par les philosophes au fil des ans ; le sujet a eté qualifié
d’étranger par Simmel, de paria par Arendt, d’émigré par Tourane ou encore de réfugié par

Agamben.

Si I’on remonte au temps des colonisations, on comprend encore mieux la difficulté a assumer
sa condition métisse : «[...] Une partie de soi participe de la couleur et de la culture des
descendants des esclaves et une autre de celle des descendants des maitres » (Laplantine &
Nouss, 1997, p. 31). Le métissage peut étre donc conflictuel dans le sens ou deux parties
littéralement différentes sont coude a coude, ce qui engendre des douleurs. D’un c6té, il y aun
sentiment de honte et de révolte et de I’autre, un sentiment de culpabilité. Celui qui se dit
métis, pouvant alors se prétendre une chose et son contraire, est pergu, a tous les niveaux,
comme un traitre : aux yeux de son pere ou de sa mere, de sa nation et de sa communauté.

Ce qui complexifie la situation davantage est le role important de la mémoire, selon
Laplantine et Nouss (1997), dans les processus de métissage. Elle a comme tache de garantir
I’intégrité des différentes composantes sans qu’aucune ne soit dominante ou au contraire
secondaire et prenne le risque de se décomposer. « Chaque élément doit conserver son
identité, sa définition en méme temps qu’il s’ouvre a l'autre. De part et d’autre, ni
refoulement ni honte : la fierté du métissage tient dans ses origines » (p. 111). Lorsque I’on
parle de mémoire, on parle aussi de remémoration et de commémoration. Je m’arréte sur le
premier car il demande a I’individu qu’il «s’investisse au présent dans sa réminiscence et

maintienne la tension exigée par la condition métisse » (Laplantine & Nouss, p. 112).

30



Le parcours d’un individu métis est gondolé et ne suit aucune logique tel celui d’un nomade a
la recherche d’un espace sécurisant. Le sujet métis «s’éloigne de ce qu’ [il] était [et]
abandonne ce qu’ [il] avait. [Il] rompt avec la logique triomphaliste de I’avoir qui suppose
toujours des domestiques, des pensionnaires, des gardiens, mais surtout des propriétaires »
(Laplantine & Nouss, 2001, p. 7). Il avance en tournant, en s’aventurant et en se déployant
d’un terrain a un autre ; il se trompe, parfois, connait des mésaventures et des déboires en
sortant et s’éloignant d’un cadre prédéfini. Le sujet métis est alors cabossé tout au long de son
parcours apres avoir subit divers chocs. On comprend alors mieux le mouvement incessant
présent au sein de la pensée métisse ou les principes érigés par des concepts n’exigent pas un
quelcongue ordre et une logique a suivre ; il n’en existe pas.

Le concept de métissage permet a I’&tre métis une reconnaissance de sa pluralité.

3.13 Appartenances multiples d’un individu métis

Les termes d’instabilité et de déséquilibre sont parfaitement adéquats lorsqu’est évoqué
I’identité métisse. Des moments de déchirements et de conflits intérieurs sont cesse vécus et
s’éloignent d’une plénitude identitaire, ou I’altérité n’aurait pas sa place. Mais ce qui
caractérise justement un sujet métis c’est ce concept d’altérité et une ouverture constante a
I’autre. Le sujet métis vacille fréquemment entre un besoin d’une identité stable et la
recherche d’altérité. Cette derniere, dans quelques cas, peut étre percue comme source de
conflits et de contradiction ; mais pour la personne métisse, elle correspond plus a « une
dis-position de toutes les identités auxquelles [elle] s’ex-pose » (Laplantine & Nouss, 2001, p.
57).

L’identité métisse est loin d’étre singuliere dans le sens ou le Moi métis est compose de
plusieurs Moi qui ne sont pas séparés les uns des autres. A travers tous ces processus, le
métissage participe a la remise en question de principes, dont celui de I’identité (Laplantine &
Nouss, 1997). Selon ces méme auteurs, la personne métisse doit étre consciente qu’il y a
souvent risque de perte identitaire dans le sens ou I’individu se retrouve pris dans differentes
appartenances ou diverses communautés et qu’il peut avoir de la difficulté a se déplacer d’une
a I’autre ou de jongler entre elles ; il arrive alors qu’il ne sache plus qui il est réellement, d’ou

il vient et ou il va.

31



3.14 L’antimétissage

Nous avons vu que la notion de métissage interpelle de plus en plus et beaucoup
d’auteurs s’y arrétent pour I’étudier et la comprendre. Malgreé ce fait, au quotidien, que ce soit
au niveau de la société ou des individus, I’antimétissage est a la mode, tandis que le métissage
reste une particularité. Des auteurs vont jusqu’a dire que la notion de métissage existe a
travers le terme d'antimétissage (Laplantine & Nouss, 1997). La pensée métisse a été rarement
envisagée et souvent considérée comme une pensée minoritaire, specifiguement dans les
societés occidentales. S’opposant a la pensée du purisme, elle est souvent mise dans les
catégories de I’anomalie, de I’anomie et de I’anarchie. De ce fait, elle a du mal & s’imposer
car elle est prise entre deux tentations qui se situent & I’oppose de ce qu’elle représente.

La tentation différencialiste de toute identité — nationale, régionale, familiale —

construite a partir de la fiction mutilante d’un individu qui aurait définitivement résorbé

sa duplicité, sa triplicité, etc. [Et] la tentation universaliste construite sur le modele de la
fusion et de I’utopie qui vise a colmater les failles, les fissures, les félures, a combler le
moindre espace ou pourrait se glisser un sourire, s’improviser une chanson, se danser

une valse ou un tango et méme pousser un geranium. (Laplantine & Nouss, 1997, p. 78)

Contrairement au métissage, I’antimétissage est souvent abordé et examiné. Cette notion a été
fondée sur « les principes d’identité, de stabilité, d’antériorité privilégiant la pureté, I’ordre et
I’origine. [...] C’est une attitude résolument identitaire, incapable d’envisager qu’il puisse y
avoir de I’alterité en chacun de nous. Ne pouvant concevoir et d’abord ressentir I’étrangete,
elle ne voit que de I’étranger et des étrangers, modalités absurdes de I’étre ou ennemis
potentiels » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 83). Laplantine et Nouss (1997) parlent de trois
pensees différentes émanant de I’antimétissage et s’opposant donc aux phénomenes liés au

métissage : la pensée de la séparation, la pensée de la pureté et la pensee de la fusion (p. 72).

L antimétissage suppose alors des termes comme sédentarisation et stabilisation ; pensée
dominante encore aujourd’hui et qui évogue une organisation binaire et dualiste au niveau de
la pensée, des individus et des genres: « Le civilisé et le barbare, I’humain et I’inhumain
[...] les aborigenes et les allogeénes [...] » (Laplantine et Nouss, 1997, p. 72). Dans ce cadre-
1a, ou la reproduction de I’identique prime, on comprendra que le métissage est une menace

pour I’anitmétissage, tendance se rapprochant fortement du racisme.

32



Les discours de I’antimeétissage partent d’une pensee simple, pure et close et évoquent le
mélange, la mixité lors de cas accidentel, partis de quelque chose d’essentiel. Ce dernier
adopte une position de rejet, d’autosuffisance, de pureté et d’authenticité ; ces différents
éléments étant de I’ordre du tri et essayant desespérément de maintenir une stabilisation de

I’histoire ; ils pétrifient le contact et la rencontre avec I’autre.

A travers la notion de métissage, on découvrira « la présence-absence de I’autre dans le Moi »
et dans I’antimétissage, on apercevra « I’homme bloc, rassasié d’identité » comme I’a décrit
Gombrowicz (Gombrowicz, s.d., cité par Laplantine & Nouss, 2001, p. 84). Il est possible
d’observer, dans les discours des partisans de I’antimétissage, une revendication pour le
dénigrement et la dénégation du métissage. Laplantine et Nouss (2001) analyse ce genre de
propos de la maniére suivante : ces individus auraient une attitude de rejet ou une incapacité a
sentir et a reconnaitre le métissage en eux-mémes, ce qui empécheraient alors une ouverture a
la pensée métisse et une compréhension du phénomene. L’antimétissage rejetant ce qui lui est
insupportable, ces partisans ne soutiennent pas « I’altérité [et] le doute sur [leur] propre
identité comme sur la réalité » (Laplantine et Nouss, 1997, p. 87) ; ils montrent alors une peur

de I’autre présent dans le Moi.

33



4. Questions de recherche

Mon objet d’étude s’est construit, tout d’abord, a partir d’une expérience personnelle,
étant moi-méme métis, de double origine : suisse et sénégalaise. Cette identité complexe m’a
interpellée, bousculée et déplacée avec des mouvements de tension, de refus ou, au contraire,
d’ouverture et d’acceptation envers ma culture africaine, plus qu’envers ma culture suisse.
Tout au long de ma recherche, je me suis posée plusieurs questions qui ont menées ma
réflexion. Malgré qu’elles soient constructives, mes premiéres interrogations étaient
particulierement naives. Ainsi, j’avancais I’hypothése suivante : étant plus en contact avec la
culture suisse qu’avec la culture africaine, je n’ai que difficilement réussi a créer un lien avec
cette derniere. Alors peut-on généraliser ce fait en disant que le contact au quotidien, ou
fréguent du moins, avec une des deux cultures influence la relation qui peut se créer entre elle
et le sujet ? Avant de me tourner vers d’autres personnes métisses, je me focalisais surtout sur
ma situation de jeune femme "biculturée”. Je me posais alors les questions suivantes : si
j’avais été davantage en contact avec des personnes meétisses, cela aurait-il modifié mes
sentiments sur la culture africaine ? L’aurais-je accepté plus facilement ? Je me demande si
d’autres jeunes filles métisses sont également passées par ces mémes genres d’expériences et

quel a été I’impact sur leur identité culturelle.

Petit a petit, j’ai pris du recul par rapport @ mon histoire grace notamment aux informations
théoriques récoltées et aux rencontres avec des jeunes filles et femmes métisses. Mes
interrogations ont alors pris une autre tournure : de quelle maniére ces personnes vivent-elles
avec leurs différentes cultures et quelles relations tissent-elles entre elles ? Est-ce aisé d’étre
un sujet métis et de representer I’entre deux cultures ? Et ce entre, représente-il un vide de ou
un plein de quelque chose? Considerent-elles leur situation comme encombrante ou
enrichissante ? De quelle maniére se décrivent-elles ? Se considérent-elles comme des

personnes metisses ?
Plus généralement, je pourrais poser ainsi ma problématique : entre culture d’origine et

culture de la terre d’accueil, comment ces deux cultures sont-elles travaillées et mises en

tension ? Se rencontrent-elles, s’entrecroisent, se completent ou se rejettent-elles ?

34



Les concepts d’identité et de culture étant fortement lié dans les phénoménes de métissage, je
m’interroge sur I’impact de deux cultures diverses sur I’identité propre d’un individu métis ?
De quelle maniére gére-t-il ces deux cultures et parvient-il a se construire sur le plan
identitaire ? Dans mon cas, la culture suisse a longuement prévalu sur la culture sénégalaise.
Mais est-ce le cas de ces personnes métisses ? Est-ce que I’'une ou I’autre des cultures a eu

plus d’influence — positive ou négative — que I’autre ?

Il est possible d’observer des individus parfaitement intégrés a leur terre d’accueil et ignorant
complétement leur double origine. D’autres, au contraire, montrent une plus grande attache a
la culture d’origine que celle ou ils sont nés. Est-il possible alors de trouver un juste milieu ;
de parvenir a combiner les deux sans que I’une ou I’autre des cultures ne soient mises de

coté ?

Mon projet de mémoire n’a pas pour but de faire des généralités mais simplement d’établir un

paralléle entre cing personnes au profil similaire quant a leurs origines culturelles.

35



5. Méthodologie

5.1 Mes démarches

A travers le texte qui va suivre, mon intention est de décrire les démarches entreprises et
le cheminement effectué afin de proposer une situation réaliste et pertinente dans le cadre de
ce travail. 1l sera donc possible d’observer I’évolution et les mouvements incessants au sein de

ma recherche et les conséquences sur I’objet d’étude ou I’échantillon des personnes choisies.

J’al assez vite eu le besoin de tenir un journal de bord afin de marquer le chemin parcouru
tout au long de mon travail de recherche. J’y ai ainsi noté des points importants que je ne
devais pas oublier, des questionnements que je ne traitais pas forcément tout de suite et des
réflexions faites a la suite de lectures ou de discussions avec des tierces personnes. Chaque
écrit est regroupé en fonction de la date a laquelle il a été inscrit. Ce journal de bord a été un
véritable outil de travail qui m’a permis de structurer et organiser ma recherche.

Pour des parties composant ce travail, j’ai eu recours a mon journal de mémoire afin

d’appuyer mes dires.

A la suite des premiéres rencontres avec ma directrice de mémoire, j’ai écrit un texte que j’ai
nomme Autobiographie interculturelle. Méme si cet écrit respecte un ordre chronologique
pour jalonner mon parcours, il s’est fait de maniere trés libre, sans structure ou plan
préalablement pensé. Il s’agissait simplement de poser mon récit de vie avec divers
événements me tenant a cceur. C’est la premiére fois que je me dévoile autant a travers un
texte et que je I’utilise ensuite pour un travail universitaire. Méme si la démarche s’est avéree
utile pour la recherche, elle m’a amenée a replonger dans des moments douloureux de ma vie
enfouis dans un des placards de ma mémoire. Je considére cette partie autobiographique
comme un point de départ pour les questionnements et les hypothéses que j’ai pu poser par la
suite. 1l m’a aidée, par exemple, a clarifier mon objet d’étude et a construire le canevas
d’entretien pour les interviews que j’allais mener. J’ai ainsi pu identifier les thématiques que

je voulais aborder et anticiper les réflexions qui allaient découler de la récolte de données.

36



Concernant mon objet d’étude, je suis passée par différentes phases. Au départ, I’idée était de
se focaliser sur I’identité culturelle d’enfants de 10 ans, environ, et de se centrer sur la culture
d’origine et la culture de la terre de naissance. J’avais alors I’intention de les observer en
contexte scolaire puis de m’entretenir avec eux. Puis, au fil des discussions avec ma directrice
de mémoire, j’ai appris a énoncer clairement les variables sur lesquelles je me centrerais.
L’objet d’étude s’est petit a petit clarifié ; je voulais, désormais, me concentrer sur le

métissage culturel et travailler sur deux origines pouvant étre présentes chez un individu.

Une fois que I’objet d’étude était plus clairement défini, je devais sélectionner I’échantillon de
personnes que je voulais interviewer. Un élément qui n’a pas changé du début jusqu’a la fin
de mes réflexions concerne le type d’individus que j’avais I’intention de rencontrer : des
individus métis. Par métis, j’entendais donc d’origine africaine et suisse, au mieux sénegalaise
et genevoise, pouvant se rapprocher au plus pres de mon profil culturel. Je me rends alors vite
compte de la difficulté et du temps pris par la recherche de ce genre de profil particulierement
spécifique. L’échantillon de personnes choisies est développé ultérieurement dans ce méme
chapitre.
J’avais aussi comme premiére idée d’interviewer mon frere afin que je puisse presenter un
méme genre de texte que le mien (Autobiographie interculturelle). Cette interview a été
menée mais n’a pas été utilisée pour la suite de mon travail. L’explication de ce changement
de cap est la suivante : apres ce premier entretien, je voulais rencontrer deux femmes et deux
hommes afin de faire un paralléle avec la situation de mon frére en tant qu’homme métis et
avec ma situation, en tant que femme métisse. Lors de discussions avec ma directrice de
mémoire, j’ai réalisé que méme si I’idée était bonne, ce nombre de quatre était insuffisant et
qu’il aurait été nécessaire d’interviewer plus d’hommes et de femmes afin de pouvoir faire
une comparaison. Cette démarche apparait dans mon journal de mémoire :
L’idée d’une comparaison sur deux plans — fille/garcon métis — m’intéressait et se
rapprochait de ma situation personnelle. J’avais donc I’intention de m’intéresser a
quatre personnes, en tout. Mais je me suis vite rendu compte que cela n’etait guere
suffisant pour pouvoir construire réellement un sujet d’étude. Je devais recadrer mon
champ d’action et donc cibler une population. L’idée d’une comparaison fille-garcon
était bonne en soi mais demandait un travail de recherche bien plus large que celui que

je m’étais fixé. (Journal de mémoire, 13 novembre 2008, p. 2)

37



A la suite d’un entretien mi-novembre avec Mme Lemdani, ma directrice de mémoire, les
choses se sont précisées ainsi que la suite des procédures que je devais entreprendre ; nous
avons finalement réussi a cibler un maximum les caractéristiques des personnes a interviewer.
Ainsi le choix suivant s’est dessiné : je me centrerai uniquement sur des personnes métisses
de sexe féminin qui seraient de double origine, européenne (suisse ou francaise) et africaine et
dont le pére serait né en Afrique noire. Il était également important que ces individus métis
soient nés en Suisse ; le lieu précis de naissance n’étant pas significatif. Quant a I’age de ces
personnes, il n’était pas déterminant dans le cadre de ce travail et je restais donc ouverte a
toute rencontre. Dans mon journal de mémoire, j’avance les propos suivants: J’ai alors
décidé, en collaboration avec Mme Lemdani, de me focaliser uniquement sur le sexe féminin,
quelque soit I’age. De nouvelles variables se dessinaient donc : fille, métisse, africaine et

suisse, de pére africain et de mere suisse (Journal de mémoire, 13 novembre 2008, p. 2).

5.2 Les personnes choisies

Je présente ici les cinq femmes dont j’ai recueilli les témoignages :

1. La premiere personne choisie est Roxanne. Roxanne a 22 ans et est née a
Genéve. Son pere est kenyan quant a sa mere, elle est Suisse, de la Suisse Alémanique.

J’ai rencontré Roxanne dans le cadre de mes études en Sciences de I’Education ; en effet,
nous suivons la méme formation et au fil du temps, nous avons pu lier une réelle amitié.

2. Amina a 25 ans et est née a Genéve ou elle a suivi ses scolarités
obligatoire et post-obligatoire. Elle travaille en ce moment en tant que secrétaire juridique
dans une étude d’avocats. Son pére est sénégalais et sa mere est Suisse allemande. Je I’ai
connue grace a Roxanne.

3. Alice est une enfant de 10 ans allant a I’école primaire et habitant depuis
maintenant neuf ans environ dans un village pres de Genéve. Elle est d’origine suisse, par sa
meére, et congolaise, par son pére. J’ai rencontré Alice lorsqu’elle était en premiéere enfantine
car j’ai eu I’occasion de faire un stage dans sa classe.

4. Linda a 23 ans. Elle est née au Jura ou elle est restée jusqu’a la fin du
collége. Elle est venue a Genéve pour ses études universitaires en droit. Son pere est congolais

et sa mére francaise. J’ai rencontré Linda grace a une amie commune.

38



5. Finalement, la derniere personne choisie est Angie, jeune femme de 32
ans, née a Zlrich, de pére angolais et de mére suisse. Elle a vécu deux années en Angola,
lorsqu’elle était enfant, et est revenue en Suisse, par la suite, pour des raisons politiques. Elle
est actuellement enseignante a Geneve. J’ai rencontré Angie lors de cours de salsa ou elle

enseignait cette danse.

5.3 L'entretien semi-directif

Aprés avoir choisi I’échantillon de personnes que j’allais rencontrer, je me suis
renseignée, a travers la littérature et d’autres travaux de mémoire, sur les différents outils de
récoltes de données. Je me suis alors orientée vers I’entretien semi-directif ; il représentait
exactement I’outil que je m’étais imaginé, permettant au chercheur de guider les interviewes,
et donnant une liberté d’expression, pour les personnes interrogées.

L’entretien semi-directif est une méthode qualitative trés souvent utilisée dans le domaine des
sciences humaines ou « le but du sociologue est I’explication compréhensive du social »
(Kaufmann, 1996, p. 23). Il permet au chercheur de centrer le discours des personnes
questionnées autour de différentes thématiques qu’il aurait préalablement établies. Ces
thématiques sont pensées et inscrites afin de créer un canevas d’entretien. Ce dernier
représente donc une des premieres étapes dans la démarche de I’entretien semi-directif ou le
chercheur construit son guide « en fonction des objectifs de I’enquéte, des hypotheses ou des
résultats [tirés de] la littérature » (Wikipédia, 2009). L’intérét de ce canevas est qu’il ne
représente pas une piece immuable a laquelle I’interviewer doit absolument se tenir ; il peut
étre percu comme une aide pour le chercheur lorsque les entretiens prennent une forme
parfois inattendue et que les discussions sortent des champs préalablement penseés. Il permet
alors une recentration sur les questionnements de base. Mais il est important de savoir qu’a
aucun moment le chercheur ne doit stopper I’interviewé méme s’il estime qu’il s’éloigne du
sujet traité ; I’interviewer a pour tache de s’adapter au chemin emprunté par la personne

interrogée tout en ayant toujours a I’esprit les thematiques qu’il veut aborder.

Contrairement a d’autres dispositifs méthodologiques comme I’entretien non directif,
I’entretien semi-directif donne des occasions au chercheur de relancer et d’interagir avec

I’interviewé ce qui permet de développer davantage les idées abordées ; car « la meilleure

39



question n’est pas donnee par la grille : elle est a trouver a partir de ce qui vient d’étre dit par
I’informateur » (Kaufmann, 1996, p. 48).

Ce type d’entretien présente deux avantages ; il permet d’abord « en étant centré sur le sujet
interrogé, de garantir I’étude de I’ensemble des questions qui intéressent I’enquéteur »
(Wikipedia, 2009). Dans un deuxiéme temps qui concernerait alors plutot la partie analytique
de la recherche, il « assure la comparabilité des résultats » (Wikipédia) puisque les mémes
thématiques sont abordées avec chaque personne interviewée.

Il présente cependant une limite ou une difficulté importante car le chercheur doit parvenir a
introduire ses thématiques sans « casser le fil et la dynamique du discours » (Wikipédia) de

I’interroge.

Lors de discussions avec ma directrice de mémoire, nous avions imaginé une seconde phase
dans la récolte de données; elle aurait alors correspondu a I’entretien non directif, en
proposant aux interviewés des questions a développer. Ces questions n’auraient pas été
établies au hasard ; elles se seraient focalisées sur des points mis en avant par les interviewés,
lors de I’entretien semi-directif, et ayant retenu mon attention en vue d’un approfondissement.
Chaque personne aurait donc eu un questionnaire personnalisé.
Cependant, aprés avoir consulté la littérature, je me rends compte qu’il aurait peut-étre été
plus pertinent de d’abord commencer par I’entretien non directif, suivi de I’entretien semi-
directif. Dans ce cadre-la, I’entretien non directif aurait pu permettre de repérer des
thématiques récurrentes, recueillies auprés de la population sélectionnée pour la recherche.
Par la suite, il aurait servi d’outil de base pour construire le canevas d’entretien.
Mais, cette seconde phase n’a pas été effectuée. En effet, fin décembre, je m’étais entretenue
avec cing jeunes filles et femmes métisses. J’estimais alors avoir récolté assez d’informations
pouvant m’aider a construire mon analyse. Toute cette matiere récoltée me permettait donc de
faire des liens non seulement avec la littérature visitée mais également avec mon expérience
de vie en tant que personne métisse. J’inscris cette réflexion dans mon journal de mémoire :
Je pense m’arréter la pour la récolte de données car mon intention n’est pas de faire
une comparaison de récits de vie en ayant un maximum de jeunes filles ou femmes
interviewées. Je désire simplement entendre différents récits de vie et pouvoir ainsi voir
diverses maniéres facons d’étre et de vivre son métissage. Je me rends compte que

chacune de ces personnes, suivant leur trajectoire de vie, ressentent d’une maniére bien

40



distincte leur appartenance a deux cultures. (Journal de mémoire, 28 décembre 2008, p.
3)
Finalement, les diverses démarches entreprises ainsi que le cheminement de la pensée fait
avec I’aide de ma directrice de memoire me permettent de me rendre compte que ce qui est
important « n’est pas ce qui va vers ce que nous appelons un terrain, mais ce qui vient de ce
dernier ou plus exactement ce qui advient dans une expérience collective du partage du

sensible qui ne peut étre que singuliere » (Laplantine, 2007, p. 10).

En choisissant de faire passer des entretiens individuels, ma recherche s’inscrit également
dans une demarche exploratoire. Ce type de démarche « peut viser a clarifier un probléme [ou
un concept] qui a été plus ou moins défini » (Trudel, Simard & Vonarx, 2007, p. 39) comme
cela a éte le cas pour ma recherche ou avant d’aller interviewer les personnes métisses, j’ai
élaboré les premiers éléments théoriques sans pour autant connaitre parfaitement mon sujet.
Cette démarche exploratoire « peut aussi aider & déterminer le devis de recherche adéquat,
avant de mener une étude de plus grande envergure. La recherche exploratoire viserait alors a
combler un vide, pour reprendre les termes de Van der Maren (1995) » (Trudel, Simard &
Vonarx, p. 39). Elle peut étre donc considérée comme une premiére étape lors d’une
recherche et servirait a récolter un maximum d’indices pour diriger au mieux une phase
ultérieure de la recherche. Les questions qui ménent une démarche exploratoire sont les
suivantes : « Comment circonscrire un objet de recherche, définir de nouvelles pistes de
recherche, choisir des avenues théoriques ou identifier une méthode appropriée a I’objet ? »
(Trudel, Simard & Vonarx, p. 42).

5.4 Récolte des données

Tous les entretiens ont été menés a Uni Mail, sauf celui d’Alice qui a eu lieu chez elle.
La durée des entretiens variant selon les personnes, le temps de discussion se situe entre 1h et
1h30, en moyenne.
Dans I’ensemble les entretiens se sont bien passés ; j’ai eu un bon contact avec les personnes
interviewées et les thématiques auxquelles j’avais pensées ont été abordées par les

interviewées, chacune a sa maniére.

41



Durant les deux premiers entretiens, je me référais souvent a mon canevas ou j’avais noté
différentes idees ; et petit a petit, au fil des rencontres, je m’en suis détachée sachant plus
clairement ce que j’avais a proposer. Mais de maniére générale, les interviews ont apporté des
éléments que je n’avais pas notés dans mon canevas ; par exemple, j’ai demandé a quelques
unes de me parler de leurs fréres et sceurs et de la maniére dont eux vivent avec leur double
culture.

A la fin de chaque entretien, je vérifiais si toutes les thematiques avaient été abordées ; en
effet, pour que je puisse, par la suite, créer un paralléle et ces croisements entre les jeunes
filles et femmes métisses, il était nécessaire que les themes les plus importants apparaissent
dans chaque entretien. Chaque interview a donc été différente de par la forme qu’il a prise ;
avec certaines personnes, mes interventions et mes questionnements étaient plus fréquents car

je sentais que sans mes relances, I’entretien allait plus rapidement se terminer.

J’avais convenu, durant la préparation des entretiens, que je ferais preuve de retenue par
rapport au discours énoncé tout en montrant a I’interviewé que je suis présente et a I’écoute de
ce qu’il me délivre. Mais ces démarches n’ont pas été faciles a faire ; en effet, je sentais,
parfois, I’envie d’acquiescer les propos de la personne alors que je voulais rester le plus
neutre possible. Me reconnaissant dans certains récits, il était difficile de ne pas intervenir
pour compléter le discours entendu et ainsi créer un échange, ce qui n’était bien évidemment
pas le but. Kaufmann souligne a ce propos que « I’enquéteur doit [...] oublier ses propres
opinions et catégories de pensee [et] ne penser qu’a une chose : il a un monde a découvrir »
(Kaufmann, 1996, p. 51). Mais j’y suis tout de méme parvenue et lors des trois derniers
entretiens, j’étais plus attentive aux dires des individus et aux relances que je pouvais faire.
Durant les moments de silence, je laissais parfois un temps d’arrét pour que la personne

puisse construire sa réflexion, ce que j’avais de la peine a réaliser au début.

5.5 Construction du canevas d’entretien

En relisant mon Autobiographie interculturelle et en repassant en revue des éléments
importants de la littérature que j’avais visitée, j’ai pu établir les thématiques que je voulais
aborder avec les interviewées ; cette démarche m’a permis d’échafauder quelques questions

42



principales pouvant guider la rencontre. Je posais alors un fil rouge a suivre non seulement

durant les entretiens mais qui serait ensuite repris pour la partie analytique.

En construisant cet entretien, j’ai d{, cependant, faire attention a deux points importants.

Tout d’abord, concernant la maniere de commencer I’interview afin de mettre a I’aise
I’interviewé. J’ai ainsi imaginé une question de départ générale afin de partir sur un sujet
large ou plusieurs chemins différents sont possibles ; je ne voulais pas montrer une attitude
directive.

Le deuxiéme point concerne le genre de questions posées sur les thématiques que je voulais
aborder. Le but poursuivi par I’entretien semi-directif est que la personne s’exprime librement
sur un sujet qu’elle a I’occasion de développer. Je devais alors limiter au maximum les

interrogations ou les individus interviewés peuvent se contenter d’acquiescer ou de réfuter.

Voici, donc, mon canevas d’entretien :

0 Présentation de la personne
Age
Contexte familial (frere(s) et sceurs(s))
Origines de la personne : lieu de naissance, lieu(x) d’habitation, lieu(x) de scolarité

o0 Parcours scolaire (et professionnel) => dépend de I’age et le parcours de la personne
Quels souvenirs restent-ils de ces années passées a I’école (scolarité obligatoire et
apres) : au niveau relationnel
Présence d’autres enfants métis ou de couleur dans les écoles et les classes
fréquentées ?
En contact avec des enfants de couleurs et des personnes de toutes origines ?

o Groupe d’amis d’avant et/ou maintenant (homogenéité/hétérogéneite culturelle)

o0 Connaissance du pays d’origine du pere africain (et de la mére suisse)
Voyage(s) au pays
Connaissance de la famille, contacts avec elle
Appréciation du pays

O Relation avec le pére
Parle-t-il souvent de son pays ?
Y va-t-il souvent ?

Relation avec sa famille

43



o0 De quelle maniére la personne se décrit-elle ? Met-elle en avant ses origines ?
0 Ressentis en tant que personne métisse

En Suisse ? En Afrique ?

Intégration au(x) pays : difficulté ? Facilité ?
0 Gestion de sa "biculturalité”

Sentiment d’appartenance a I’un ou I’autre des pays d’origine ou aux deux ?

5.6 Le récit de vie

« [Les histoires de vie] disent I’histoire et elles disent la vie. [...] Elles suggérent, par
exemple, que I’histoire se nourrit de la vie et que la vie s’inscrit dans I’histoire et y contribue,

que la vie est I’histoire » (Lemdani, 2004, p. 166).

Je tiens a écrire quelques mots sur la forme que prend le discours des personnes
interviewees. Ces derniéres se sont exprimées librement, de maniere spontanée et improvisée,
sur divers sujets amenés dans la discussion soit par eux-mémes soit par le chercheur. Souvent,
la personne interrogéee est revenue sur des souvenirs de son enfance ou de son adolescence
parfois intimes. C’est pourquoi j’estime que le récit de vie correspond a la forme prise par le
discours des interviewés. Comme le souligne Bertaux, « il y a du récit de vie des lors qu’un
sujet raconte a une autre personne un épisode quelconque de son expérience vécue [...] »
(Bertaux, 1997, cite par Sanseau, 2005, p. 38).

L’interviewé joue un role central car il possede un savoir que le chercheur n’a pas
(Kaufmann, 2004). La parole de I’individu interrogé posséde également un statut bien précis :
« Les entretiens ne nous livrent jamais des faits mais des mots [qui] expliquent [le] point de
vue [de I’acteur] sur le monde qui est son monde et qu’il définit a sa maniére » (Demaziére &
Dubar, 1997, cité par Iglesias, 2007, pp. 39 et 40). Il permet alors de révéler « I’existence de
discours et de représentations profondément inscrits dans I’esprit des personnes interrogées et
qui ne peuvent que rarement s’exprimer a travers un questionnaire » (Wikipéedia, 2009). Noté
dans une perspective compréhensive, il est indispensable car il permet d’explorer les
significations des intervieweés. Le récit de vie peut donc étre considéré comme une méthode

qualitative, tout comme I’entretien semi-directif.

44



Afin de conclure ce chapitre sur le récit de vie, je souhaite citer Berger qui s’exprime sur cette
forme de discours souvent empruntée lors d’entretiens semi-directif :
Le recit de vie n’est pas une biographie qui tendrait a I’exactitude et a I’exhaustivite,
méme s’il peut en avoir besoin, il est une pratique, généralement interactive, par
laguelle nous construisons dans I’aprés-coup des articulations possibles entre des
événements hétérogenes, et par laquelle nous produisons un sens, sens qui n’est jamais

« donné », ni surtout « donné une fois pour toutes ». (Berger, 2000, p. ?)

45



6. Construction de I’analyse

6.1 Quelques précisions

J’ai fait le choix de retranscrire mot pour mot les entretiens menés ; il apparait alors
parfois qu’une phrase ne semble pas tres claire ou construite de maniere peu juste,
grammaticalement parlant. Mais dans ce type de discours direct, les doutes, les hésitations ou
les contradictions sont parfois fréquentes. J’avais le desir de respecter scrupuleusement les
dires des personnes qui se racontaient afin que la suite de mes démarches s’appuie réellement

sur ce que les individus avaient pu me confier.

Les différents entretiens se trouvent donc en annexe de mon travail.

En gras, apparaissent mes questions ou mes interventions et avant chaque réponse de
I’interviewé, son prénom (fictif) y figure. J’ai fait le choix de ne pas noter les véritables
prénoms afin de respecter tout d’abord leur intimité et parce que deux personnes portaient le
méme prénom, ce qui n’aurait pas été clair pour I’analyse.

Durant la partie analytique, je fais donc référence aux cing entretiens ainsi qu’a mon
Autobiographie interculturelle. Des mots ont parfois été changés ou enlevés afin que la phrase
ait du sens dans le contexte de I’analyse ; c’est pourquoi, j’ai utilisé le symbole suivant pour

les modifications entreprises : [...].

6.2 Organisation de la partie analytique

C’est en relisant plusieurs fois les entretiens effectués que j’ai petit a petit su de quelle
maniére construire I’analyse. Je me suis rendu compte des themes parfois largement
développés par les personnes interviewées et qui fournissaient suffisamment d’informations
significatives pour pouvoir y préter plus d’attention.

En parallele, je me repenchais sur les différentes notes théoriques récoltées lors d’une
précédente phase et soulignais ceux pouvant éclairer les propos des jeunes filles et femmes
interrogées. Ainsi, les thématiques ayant servi de fil rouge lors des entretiens, rejouaient le

46



méme role pour la partie analytique de mon travail. Elles ont été comme un guide pour réunir
sous différents sous-thémes, les paroles retenues des intervieweés.

Lors de la construction analytique, il a été plus facile pour moi de d’abord réunir les éléments
des différents interviews pouvant se regrouper sous une méme catégorie, d’ensuite créer
plusieurs textes et de finalement nommer ces différentes parties. Les informations données par
les interviewés n’ont donc pas été toutes reprises pour I’analyse. Je n’ai retenu que les plus

importantes et consequentes.

Il etait alors clair pour moi de commencer par le Contexte scolaire suisse afin de poser une
base ou un point de départ pouvant aider a comprendre les diverses situations de ces
personnes métisses. Le sous-theme suivant, Se sentir appartenir a..., est clairement lié au
premier, dans le sens ou il fait partie de ces mouvements observés au sein d’un établissement
scolaire, et ce dés le plus jeune age ; c’est pour cette raison que je I’ai place a ce moment-la de
I’analyse.

Ensuite, je m’éloigne du contexte scolaire et aborde de maniére large les liens que les
personnes ont tissés avec leur culture africaine. Deux sous-thémes composent cette
thématique-la : Attaches africaines et Transhumer entre ses deux cultures. Dans ce dernier
sous-theme, je mets surtout en avant les va-et-vient fréquents, dans la plupart des cas, vers sa
culture africaine et la difficulté, parfois, de I’accepter.

Les deux sous-themes suivants sont également liés car ils reprennent a eux deux la dynamique
des personnes "biculturées” (Etre de deux cultures — Etre entre deux cultures) et leur situation
d’individu métis dans leurs pays respectifs : Etre métis en Suisse — Etre métis en Afrique.
Quant au dernier sous-theme développé, je n’y avais pas du tout pensé lors de la préparation
de mes entretiens. C’est lors de discussions avec les personnes interviewées que j’ai décidé
qu’il ferait partie de mon analyse. Je le considére non seulement comme une continuation du
sous-theme précédent, mais également comme une note conclusive positive ; je I’ai donc
nommeé L’internationalité d’un individu métis, car il ne reste pas focalisé sur deux pays mais

il s’étend sur une échelle plus grande.

47



6.3 Une démarche compréhensive

Avant de passer a I’analyse, j’aimerais clarifier la démarche que j’ai choisie d’utiliser
pour la partie analytique.

Au début de ma recherche, j’employais souvent le mot comparaison pour désigner mon

travail ; mais dorénavant, je ne désire plus faire de comparaisons en prenant telle ou

telle variable. Je m’intéresse plus a une démarche compréhensive afin de comprendre,

comme son nom I’indique, les processus marquant chez des filles, jeunes femmes ou

femmes métisses. (Journal de mémoire, 13 novembre 2008, p. 2)

Afin d’examiner mon objet d’étude, I’approche de la recherche s’inscrit dans une démarche
comprehensive aux méthodes dites qualitatives. Mon travail de recherche correspond a un
raisonnement idiographique, comme I’explicite Groulx (1999) en definissant trois styles
distincts (raisonnement idiographique, raisonnement formaliste, raisonnement post-moderne)
autour de la recherche qualitative.

A travers ce raisonnement idiographique, le chercheur représente a la fois I’outil de recueil de
donnees et a la fois le facteur déterminant de I’analyse ; il détermine ainsi les regles de la
méthode. Afin que les faits qu’il communique paraissent plausibles et I’analyse qui en
découle, crédible, le chercheur doit respecter trois conditions. La premiére correspond a la
retranscription precise et honnéte des dires des acteurs. Groulx dit a ce propos que «la
crédibilité de la recherche repose sur la force de la description ou du compte-rendu ou le
lecteur est amené a voir et a entendre ce que le chercheur a vu et entendu » (Groulx, 1999, cité
par Charmillot & Dayer, 2007, p. 128). Lors de ses démarches, le chercheur est amené a
s’introduire suffisamment dans le terrain afin de comprendre les différentes « significations
que les acteurs attachent a leur action » (Groulx, cité par Charmillot & Dayer, p. 128). Mais
dans un méme temps, il doit pouvoir garder une distance avec son objet d’étude pour, par la
suite, mieux analyser les faits observés ; il s’agit alors de la deuxieme condition. Comme
troisieme et derniére condition, le chercheur analyse ses données en effectuant des
interprétations et des comparaisons, en s’aidant et en s’appuyant sur son materiel et sur un

cadre theorique préalablement établi.

Cette approche compréhensive implique également «quatre poles interdépendants

caractéristiques de toute démarche de recherche » (Charmillot & Dayer, 2007, p. 131) mettant

48



en lien les dimensions épistémologique et méthodologique. Les quatre pdles sont les
suivants : épistémologique, théorique, morphologique et technique ou chaque pble est lié aux
trois autres. Charmillot et Dayer associent le terme qualitatif (ou quantitatif) au pole
morphologique (ou technique) qui repreésente donc la forme que peut prendre une recherche.
Le pdle technique est lié a la méthode présente comme mise en pratique du dispositif choisi.
Le péle théorique représente un guide aidant & I’élaboration « des hypothéses ainsi que la
construction des concepts et détermine le mouvement de la conceptualisation » (Charmillot &
Dayer, 2007, p. 131). Pour terminer, le pole épistémologique — sur lequel je vais m’attarder
plus longuement car il représente un élément essentiel pour toute démarche de recherche —
s’associe au champ de la compréhension.
La personne humaine est considérée comme un acteur avec ses propres significations qu’il
associe a ses actions. L’analyse du chercheur est donc centrée sur la logique des conduites
tant au niveau individuel que collectif (dialectique individuel/collectif). La logique
individuelle a été citée précédemment ; pour la logique collective, il s’agit de I’activité sociale
en évoquant les questions suivantes : « quelle trame les actions et réactions forment-elles ?
Quel est le réseau de significations qui apparait sur la base du faisceau croisé des actions
singulieres ? » (Charmillot & Dayer, 2007, p. 132)
Une définition de Schurmans (2003) sur la compréhension compléte les propos évoqués :
Si les déterminismes existent — biologiques, environnementaux, historiques, culturels,
sociaux — ils ne suffisent pas a la saisie des phénoménes sociohumains. Car ils ne
permettent pas d’aborder le travail constant de production de sens qui caractérise notre
humanité. L’approche compréhensive se focalisera donc sur le sens : d'une part, les étres
humains réagissent par rapport aux déterminismes qui pésent sur eux ; d'autre part, ils
sont les propres créateurs d’une partie de ces déterminismes. (Schurmans, 2003, cité par
Charmillot & Dayer, 2007, p. 132)

A travers I’analyse qui va suivre, j’ai le souhait d’examiner les parcours de vie de jeunes filles
ou femmes métisses afin de connaitre et essayer de comprendre leur position par rapport a
leur situation d’étre métis. Cette analyse permettrait ainsi de montrer la complexité au sein
d’un méme individu et les différentes conséquences engendrées par le fait d’étre de deux
cultures différentes. L exercice n’est pas aisé car il est important d” « éviter autant les dérives
ethnocentristes que les dérives inverses, a savoir se fondre dans le point de vue des acteurs

qu’on cherche a comprendre » (Charmillot et Dayer, 2007, p. 136).

49



7. Analyse

La partie analytique est divisee en plusieurs parties délimitées par des sous-titres. Mon
objectif est d’exposer les éléments qui ressortent le plus souvent des entretiens et ainsi créer,
au travers d’une réflexion appuyée par des éléments théoriques, des liens entre les personnes
interviewees.

Ce texte dévoile la complexité du métissage avec ses différents modes d’agir et de penser ; les
conceptions de chaque individu interrogé se rencontrent, s’entremélent, se bousculent, se
rapprochent ou s’éloignent. L’analyse peut alors prendre forme et pour I’introduire, j’ai choisi
une citation de Laplantine et Nouss (1997) : « Chaque métissage est unique, particulier et
trace son propre devenir » (p. 10). C'est un phénomene que I'on cherche plus a comprendre
qu'a expliquer ou a ériger des classifications ; et c’est ce que je me suis évertuée a faire a

travers I’analyse qui va suivre.

7.1 Contexte scolaire suisse

Tout d’abord, je souhaite revenir sur les moments passés a I’école ; en effet, j’ai pu
constater qu’ils ont été marquants pour différentes raisons selon les personnes interviewees.
Les années apres I’école primaire ont souvent éte, pour la plupart, plus agréables a vivre pour
ce qui est de I’intégration dans un groupe, par exemple. Pour quelques une d’entre elles, les
débuts ont été douloureux en tant qu’enfant de culture différente de celle des camarades ; la
couleur de peau jouant un réle dans les processus d’intégration comme I’a vecu et souligné
Linda lors de notre rencontre : A I’école primaire, j’étais vraiment exclue ; j’avais seulement
une amie. Une amie dont les parents étaient américains, donc c’était différent car elle venait
d’un autre pays, avec une autre culture. C’était donc ma seule amie parce que les autres
C’était vraiment : « Mais pourquoi tu ne deviens pas blanche ? Tu mets des crémes pour
devenir blanche ? Quand est-ce que tu seras comme nous ? » (Entretien avec Linda, p. 42)
Alice et Angie ont également été victimes de remarques blessantes concernant leur couleur de
peau métissée mais sans pour autant étre exclues du groupe-classe ou ne pas pouvoir se lier
d’amitiés avec d’autres camarades d’école. Leurs réactions sont cependant différentes. Alice

se rend bien compte qu’ [elle est] comme [elle est] et [qu’elle] peut pas changer (Entretien

50



avec Alice, p. 33) mais elle n’accepte cependant pas facilement d’étre une enfant métisse. Elle
explique clairement que son entourage souligne la jolie fille métisse qu’elle est mais cela ne
suffit pas, pour I’instant, a ce qu’elle se sente parfaitement a I’aise en tant que telle. Le regard
des autres n’est pas facile a porter : [...] C'est au niveau des autres comment ils te trouvent
(Entretien avec Alice, p. 34), selon Alice. Elle le fait remarquer de différentes manieres : [...]
Enfin 13, c'est bien parce qu'il y a des copines et tout ¢a, mais... parfois a I'école, s'il y en a
qui disent des choses sur moi, du genre : « T'es quoi?! T'es du jus de poubelle ?! » Des trucs
comme ¢a, tu vois. Alors moi... j’aime pas trop étre métisse (p. 32). Ou encore : [...] Quand
j'étais petite, on me rejetait et tout ¢ca. Parce que j'étais comme j'étais et puis ben j’aimais pas
(p. 33).

Contrairement a Linda et a Alice, Angie ne semble pas avoir été fortement blessée pas les
remarques de ses camardes. Elle réagit d’ailleurs fortement des ses premieres années a I’école
et n’hésite pas a se défendre en ripostant de la méme maniére qu’on I’a attaquée ; c’est-a-dire
par des expressions telles que fromage puant. Ses interventions ont été productives pour la
suite de sa scolarité car elle n’a plus rencontré de telles situations : Comme j’ai gardé le méme
groupe assez longtemps, aprés c¢a j’ai eu... j’ai plus vraiment eu des soucis au niveau

scolaire (Entretien avec Angie, p. 57).

Dans les trois cas que je viens de développer, il semble se dégager une curiosité de la part des
enfants des différentes eécoles ou sont allées Linda, Alice et Angie. Comme I’évoque cette
derniére, cela pouvait surprendre car elles étaient souvent les seules enfants métis ou du moins
il y en avait peu — et c’est toujours le cas aujourd’hui, comme dans I’école d’Alice. Ce qui
pouvait alors provoquer des réactions d’autres enfants, eux-mémes peut-étre aussi d’origine
culturelle diverse sans pour autant qu’elle soit autant visible que pour ces jeunes filles ou
femmes métisses. Mais finalement, quelques un de ces enfants parviennent a passer outre et
comprennent qu’il n’y [a] pas vraiment d’autres différences (Entretien avec Angie, p. 57).
Alice souligne également ce fait mais d’une autre maniére positive : Maintenant on a un peu
grandi, donc on se rend compte des erreurs qu'on a fait avant et tout ca. Mais par contre il y
en a des qui sont toujours aussi bétes (Entretien avec Alice, p. 34).

Je retrouve I’élément de curiosité declencheur de réactions d’enfants dans I’interview
d’Amina. Aprés avoir relu son entretien, on se demande si cela n’est pas'normal” chez
chaque enfant qui ne réalise et ne comprend pas réellement a son age ce qu’est étre métis.

Amina souligne le caractere innocent de cette curiosité enfantine : [...] Au primaire, c’était

51



plus : « Oh! Tu as les cheveux crépus ! » Et tout le monde voulait les toucher. Mais c’était
donc gentil ; ils étaient tres intrigués. Mais pas de rejet ni rien ; au contraire, j’étais toujours
bien intégrée comme les autres, mais, mine de rien, j’étais toujours un peu la curiosité
(Entretien avec Amina, p. 26). Une fois passé le cap de la découverte, les enfants passent a
autre chose et percoivent la personne en tant que telle. Comme dit Linda, avec les curieux, on

devient plus vite ami [...] (Entretien avec Linda, p. 44).

A savoir, ensuite, comment accepter cette curiosité et de quelle maniere la gérer. Amina ne
semble pas étre ennuyée par ces elans et ces regards investigateurs contrairement a Angie a
qui cela dérange encore aujourd’hui :
[..] Quand j’étais petite c’est qu’on me touchait les cheveux et d’ailleurs
jusqu’aujourd’hui, c’est quelque chose que je déteste. Quand on vient vers moi et qu’on
me dit : « Ohh ! C’est tout doux, c’est joli ! » C’est oui... si on ne me demande pas...
c’est quelque chose qui m’est restée jusqu’a maintenant. Donc, ma premiére réaction
est de sursauter quand une main s’approche de mes cheveux. Oui, parce que je trouve

que ca fait vraiment un peu I’attraction.... (Entretien avec Angie, p. 57)

A travers les différents récits des jeunes filles et femmes métisses, ressort cet effet réducteur
ou I’individu peut étre désigné comme représentant d’un groupe social ou ethnique par un
attribut de ce méme groupe, alors que I’identité d’une personne ne s’arréte pas la : « Par un
processus soustractif, I’individu est réduit a n’étre que le «représentant» de la
« communauté » a laquelle il appartient, et I’identité peut alors disposer de plusieurs critéres :
la langue [...], la religion [...], I’ethnie [...], I’4ge [...], le sexe [...], la couleur (Blanc ou

Noir pour I’éternité) » (Laplantine, 1999, p. 45).

7.2 Se sentir appartenir d. ..

Une autre caractéristique peut-étre présente chez un grand nombre d’enfants métis, c’est
ce désir que j’ai pu percevoir chez chacune des personnes interrogées d’étre a un moment ou
un autre comme ses camarades blancs. La plupart évoque ces cheveux crépus qui attirent les
gens a regarder de plus prés ou qui dérange et I’envie alors d’avoir des cheveux lisses, des

cheveux qui tombent et qui soient longs (Entretien avec Roxanne, p. 18) est tres forte.

52



A un moment donné, I’objectif principal d’un individu métis au sein d’une population blanche
est de se fondre dans la masse pour passer inapercu ou comme un enfant du pays. S’ensuivent
alors des imitations de I’autre sans forcément y parvenir. En effet, certaines caractéristiques
de la personnalité sont toujours présentes car elles sont immuables ; c’est le cas pour la
couleur de peau, les cheveux et le patronyme, par exemple. Heureusement peut-étre, car au
final, vouloir étre comme les autres fonctionne-t-il toujours ? Il y a le risque que I’enfant se
montre alors plus différent qu’il ne I’est déja (Maalouf, 1998). Parfois, les enfants parviennent
a dépasser ces traits caractéristiques d’enfants métis et les acceptent comme ils sont ; cela a
été le cas pour la plupart des cas relatés par les jeunes filles et femmes métisses.

Il'y a aussi le processus inverse de I’imitation qui peut se produire ou la personne métisse met
en avant sa différence et se montre fiere de ses origines. Ce positionnement correspond a
I’attitude décrite par Angie lorsqu’elle raconte ses debuts a I’école primaire. En s’imposant
telle qu’elle est, elle se situe clairement dans une position revendicatrice : [...] Je me suis
assez defendue en premiére enfantine... (Entretien avec Angie, p. 56). Elle répond alors du tac
au tac, sans osciller et sans étre ébranlée : On m’appelait chocolat et moi, je répondais
fromage puant... des choses comme ca (p. 57).

Cette mise en avant culturelle existe depuis longtemps, historiquement parlant, et s’inclut
dans une revendication du droit a la différence; I’aspect culturel y a été intégré, plus
tardivement, par des groupes ethniques qui ont commence a défendre leur identité, au nom de
la tolérance. Il existe alors divers genres de revendications identitaires stimulées par
differentes motivations. Abou en évoque quelques unes : il existe « le désir d’affirmer une
identité incertaine, de défendre une identité menacée, de libérer une identité opprimée [ou] de
retrouver une identité perdue » (Abou, 1992, cité par Ferréol & Jucquois, 2003, p. 92).

Le cas d’Angie peut parfaitement rentrer dans la deuxiéme revendication identitaire décrite.
Ferreol et Jucquois vont plus loin dans la réflexion et parlent d’un lien certain entre identité
culturelle et besoin de reconnaissance aidant a la constitution de I’individu. Ainsi, Laplantine
(1999) complete les propos des auteurs précédemment cités lorsqu’il évoque les différents
éléments souvent recherchés et mis en avant lors de revendications identitaires ; il s’agit de
« I’héredité, la race, le sang, le sol, I’enracinement dans la nation, la famille, la naissance, le
déterminisme de I’ascendance voire de la couleur de la peau » (p. 41). Cette « revendication
identitaire, qui est une proclamation d” « autochtonie » et d’ « authenticité », est revendication
d’un reflux. [...] L’identité réactualise toujours, en le ritualisant, un « fondement »

incontestable. Elle est processus de réactivation de I’origine » (Laplantine, p. 41).

53



La notion de sentiment d’appartenance est importante et forte dés les premiéres années ou les
enfants commencent a étre en contact avec des individus de leur &ge. Ce sentiment rassurant,
encore présent a I’age adulte, qui permet de se sentir inclus dans un quelconque groupe. Je me
rappelle les longs moments passés a faire du sport ou je me sentais appartenir a mon groupe-
danse, par exemple. Un sentiment que j’avais de la peine a retrouver lorsque j’étais dans le
contexte exclusivement scolaire :
Je pratiquais beaucoup de sports, que ce soit la danse, I’athlétisme ou les agres et je
prenais un grand plaisir a jouer d’un instrument de musique, le piano. Dans tous ces
contextes, je me sentais libre et totalement autre. J’oubliais qui j’étais, mes origines et
ma couleur de peau. Je révais d’étre la premiére athléte suisse et noire a fouler le sol

international pour de grandes manifestations. (Autobiographie interculturelle, p. 10)

Linda semble avoir vécu une situation ou elle ne se sentait justement pas, au tout début de ses
années primaires, appartenir a un groupe au sein de I’école. Elle I’évoque comme un
événement particulierement marquant ; bien plus marquant, d’ailleurs, que pour les autres
filles — Alice ou Angie — qui ont da parfois batailler pour s’imposer. Elle pense que sa couleur
de peau était I’élément qui I’éloignait et I’excluait des autres enfants: J’étais tellement
traumatisée, qu’il y a des jours ou je n’avais méme pas envie d’aller a I’école. Quand on me
demandait d’ou venait mon pére, je disais qu’il était blanc. Pour finir, j’étais convaincue par
ce que je disais, tellement j’étais traumatisée (Entretien avec Linda, p. 42).

Linda tente une explication face a un tel rejet de ses camarades ; arriver dans un petit village
du Jura et étre la seule famille de couleur a pu avoir une influence sur I’intégration de toute sa
famille. Elle appuie son propos en donnant I’exemple de son pére et de sa mére qui, apres
s’étre mariés en France, sont venus vivre en Suisse : [...] Mon pére, durant les premiers mois
ou il allait dans les petits commerces du coin au Jura, tout le monde le regardait et disait :
« Ah, regarde, c’est lui ! » C’est lui le Noir ! (Entretien avec Linda, p. 43) Elle compare sa
situation a celle de personnes portugaises ou espagnoles rencontrées et ayant grandi a
Lausanne ou a Geneve sans se retrouver confronté a des situations aussi traumatisantes. Dans
ce sens-la, on peut comprendre que le contexte social joue un réle sur I’intégration d’individus
d’autres cultures arrivant dans une sociéte, quasiment homogene du point de vue culturel ou
une culture prédomine essentiellement. Comment parvenir alors a trouver sa place et a se faire

accepter par un groupe social ? Linda souligne que, petit a petit, les choses se sont réglées et

54



que I’arrivée d’autres familles métisses ou noires (Entretien avec Linda, p. 43) a certainement

aidé sa famille a faire partie de la société ou ils habitent, encore aujourd’hui.

Pour terminer ce chapitre, je cite Maalouf énoncant un propos significatif sur I’individu et ses

multiples appartenances et qui concerne chaque histoire des personnes interviewées :
On a souvent tendance a se reconnaitre, d’ailleurs, dans son appartenance la plus
attaquée ; parfois, quand on ne se sent pas la force de la défendre, on la dissimule, alors
elle reste au fond de soi-méme, tapie dans I’ombre, attendant sa revanche ; mais qu’on
I’assume ou qu’on la cache, qu’on la proclame discrétement ou bien avec fracas, c’est a
elle qu’on s’identifie. L’appartenance qui est en cause — la couleur [...], la langue [...] -
envahit alors I’identité entiére. Ceux qui la partagent se sentent solidaires, ils se
rassemblent, se mobilisent, s’encouragent mutuellement, s’en prennent a « ceux d’en
face ». Pour eux, « affirmer leur identité » devient forcément un acte de courage, un acte
libérateur. (1998, p. 37)

7.3 Attaches africaines

En ayant une vision plus globale des entretiens, je réalise que toutes ont connu cette
envie de voir et découvrir leur pays d’origine qu’est I’Afrique ; les démarches entreprises par
Angie et Roxanne pour voyager dans leur pays africain respectif le prouvent. Alice montre
également cette ouverture au pays de son pére en décrivant des souvenirs de ces voyages et
des projets qu’elle pourrait réaliser dans le futur. Linda, méme en étant la seule des personnes
interrogées qui ne soit pas partie en Afrique, souligne son envie d’y aller au moins une fois.
Tandis qu’Amina, malgré son reniement actuel a la culture africaine, comme elle le dit lors de
notre entretien, a tout de méme entrepris deux voyages au Sénégal avec sa mere pour

découvrir la région.

Je remarque donc que certaines de ces jeunes filles ou femmes métisses sont proches ou non
de leur culture africaine. Pour la plupart, elles se trouvent, actuellement dans une position
stable — sachant qu’a tout moment cela peut changer car le concept de métissage ne tient
aucune stabilité et est en constante mouvance — face a leurs deux cultures d’origine et sont

plus au clair avec qui elles sont et d’ou elles viennent. Mais qu’est-ce qui les a influencées a

55



un moment donné ou un autre ? Quel(s) élément(s) les rattache(nt) a cette culture africaine qui

n’est pas la culture de leur terre de naissance ?

J’aimerais maintenant m’attarder sur les liens que ces filles ont créés avec leur culture
africaine et qui a permis de concevoir et construire, parfois, un sentiment d’appartenance a
cette culture. Est-ce parti d’une initiative personnelle ? Une tierce personne, en I’occurrence le
pére africain, aurait-elle eu une influence sur une ouverture a la culture africaine ? Le parent
africain joue-t-il alors un réle important dans la transmission de cette culture africaine ? Peut-
on lier le fait qu’une personne métisse se sente appartenir plus a une culture qu’a une autre et
la maniére dont cette derniere a été transmise par le parent porteur de I’une ou I’autre des
cultures ? Est-ce réellement la maniere dont les parents ont tenté de transmettre et de faire
passer les valeurs propres de leur pays et de leur(s) origine(s) qui influencent un attachement
ou non a une des deux cultures ?

Si je prends mon cas, je pense que mon pére en évitant de me parler de sa culture africaine ne
m’a pas aidé a m’y intéresser et @ m’y attacher. Cependant, j’aurai pu réagir de maniere
inverse et ne pas refouler mon origine africaine ; malgré le fait que cette attitude ait mis du
temps a émerger, depuis quelques années, je sens désormais I’envie de découvrir mon autre

origine.

Concernant les histoires de Linda ou Angie, quelques similitudes sont notables dans le sens ou
leur pere leur a transmis des leur plus jeune age quelques spécificités de la culture africaine ce
qui leur a permis de se sentir des personnes compléetes avec une double origine ; suisse et
africaine pour Angie et francaise et africaine pour Linda.

Comme le dit Angie lors de son témoignage, cette question des origines n’a jamais €té un
tabou au sein de sa famille et c’était un sujet de discussion parfaitement développé par son
pére : C’était pas chez moi des époques ou je faisais des découvertes parce qu’heureusement,
mon pere, il a toujours répondu a ces questions sans nous faire des lecons. C’était naturel et
on a grandi avec (Entretien avec Angie, p. 63).

Pour Linda, son attachement a la culture africaine semble présent depuis qu’elle est enfant.
Elle précise le fait suivant : Alors déja nous, on est tres famille (Entretien avec Linda, p. 46).
Son peére, issu d’une grande famille, a gardé des contacts avec ses fréres et sceurs vivant au
Canada : Ils viennent, on y va. Mais on ne se voit pas chaque année mais je dirais maximum

tous les deux ans (p. 47). Linda a pu créer des liens avec ses oncles et tantes et également avec

56



sa grand-mere qui vit dans le Jura et qui gardait [Linda et son frere] quand [ils étaient]

petits (p. 46). Ainsi, elle a pu créer un lien avec quelques spécificités de la culture congolaise.

De ce fait, ces deux personnes métisses ont pu intégrer quelques caractéristiques de leur
culture africaine, comme la langue, la musique, la cuisine ou encore les coutumes. Elles
s’attardent plus longuement sur les coutumes decouvertes et apprises au sein de leur famille et
une volonté, parfois, de les respecter. Linda évoque ainsi qu’il y a certaines coutumes qu’
[elle] aimerait respecter et d’autres pas... mais certaines oui, par respect pour [son] pére
(Entretien avec Linda, p. 48). Elle donne alors I’exemple significatif de la dot et explique une
autre tradition congolaise : [...] Ma grand-mere, pour elle, on dit que mon petit frére c’est son
mari, tu vois. Et mes neveux, c’est les maris de ma mére. S’il arrive quelque chose a mon
pere, ce sera a mes fréres d’entretenir ma grand-mere, tu vois. Et toute cette hiérarchisation
de la famille, je trouve ¢a cool. Ca fait qu’on reste toujours soudé, finalement (Entretien avec
Linda, p. 128).

Angie, dans son récit, évoque une valeur angolaise mise en avant par son peére et a laquelle
elle semble accorder une importance : [...] On a toujours eu beaucoup de monde a la maison,
par exemple ; ¢a a toujours été un lieu ouvert que ce soit des amis mais aussi de toutes
cultures, en fait. Mais je pense que c’est quand méme un coté trés angolais que d’accueillir
du monde, voila. Ces valeurs-13, elles m’ont été transmises (Entretien avec Angie, pp. 59 et
60). L’esprit de communauté est alors bien présent au sein de la famille d’Angie, une

conception qui donne I’impression de lui plaire.

Roxanne, sans donner d’exemples précis, s’exprime également sur quelques aspects kenyans
transmis par son pére : J’allais voir mon pére fréquemment et il m’a transmis un peu des
brides de cultures. Il m’a appris plein de petits trucs sur la culture kenyane mais depuis ici
[La Suisse] (Entretien avec Roxanne, p. 20).

Alice rejoint également Angie et Linda dans le sens ou elle évoque le passé de chanteur de
son pere et la découverte, ainsi, de la musique africaine. Elle semble apprécier ce genre de
musique qui lui donne I’envie de danser un peu... un peu folle. [...] Juste pour rigoler et

[s]’amuser (Entretien avec Alice, p. 35).

Comme on peut I’observer en lisant les différents récits, certains traits provenant de la culture
africaine ont été transmises et intégrées par Angie, Linda, Alice ou Roxanne. La phase de

transmission de la culture demande alors a la personne concernée de mettre en fonction un

57



autre processus, celui de I’intériorisation, comme [I’explique Laplantine (2007): «Les
processus de transmission de la culture ne consistent pas seulement dans I’acquisition
pédagogique de contenus matériels, mais aussi dans I’intériorisation de modéles de conduite
nous indiquant des notre plus petite enfance ce qu’il convient d’exprimer et ce qu’il convient
de refouler » (p. 72). La phase de transmission culturelle n’est alors pas nécessairement suivie
par une intériorisation des attributs culturels ; il arrive aussi qu’un individu les rejette, comme
c’est le cas pour Amina.

Ces differentes particularités africaines auxquelles ces quelques jeunes femmes meétisses
adhérent apparaissent comme des éléments pouvant faire tampon face a une culture peut-étre
bien plus présente, celle de la terre de naissance et d’habitation. Ces spécificités, qu’elles
soient congolaise, angolaise ou kenyane permettent finalement de créer et de maintenir un lien
avec la culture africaine. Elles servent d’accroches lors de va-et-vient et de doutes avec les
deux cultures d’origine. Linda le souligne a travers son témoignage : [...] Méme si tu ne le
veux pas forcément, tu essayes de tout faire comme une Blanche. Tu essayes de paraitre
comme eux et tu te fermes peut-étre a ta culture, mais d’un autre coté, je ne me fermais pas
totalement parce qu’on avait toujours des fétes, on était toujours en famille [...] (Entretien
avec Linda, p. 51).

Cette conception semble s’éloigner de celle développée par Amina. Angie évoque comme
tradition culturelle africaine, le fait d’accueillir et d’étre entouré par des personnes proches ou
de sa famille ; cette idée va également a I’encontre de la maniére dont Amina se décrit et vers
quoi elle aspire. Cette derniere se définit, en effet, comme une personne solitaire et développe
son propos de la maniére suivante : C’est peut-étre aussi pour ¢a que je n’ai pas cet esprit
communauté africaine. Ca aurait été peut-étre différent si j’avais plusieurs freres et sceurs.
Mais je n’ai pas du tout ce coté-la qui est trés présent dans les pays africains. Quand je pense
a leur mode de vie, parfois, je me dis que je ne pourrais vraiment pas...ce n’est pas
reellement pour moi tout ca...&tre entouré tout le temps de gens...non, je suis vraiment
quelgu’un de solitaire (Entretien avec Amina, p. 30). Ces deux conceptions sociales mises en
avant par Angie et Amina divergent par la maniere de concevoir I’individu en tant que
personne. Les sentiments d’Amina semblent davantage se rapprocher des cultures
occidentales ou I’individu se construit en apprenant a étre autonome et indépendant. Tandis
qu’Angie semble tendre principalement vers la culture africaine ou il se passe toute autre

chose : «[...] La notion méme d’autonomie individuelle, loin d’étre un modéle culturel

58



d’identification, est résolument pénalisée et rejetée a la périphérie du systeme social et
attribuée a ce personnage réputé antisocial qu’est le sorcier » (Laplantine, 2007, p. 88).
L’évocation d’un esprit communautaire est également visible a travers le récit de Linda : Tu
grandis alors tu cétoies le milieu [africain] (Entretien avec Linda, p. 42). Elle parle de la
communauté zairoise de Geneve (p. 48) de laquelle font partie ses fréeres : Il [le grand frére]
connait tout le monde, il va qu’en discothéque africaine ; tu vois, il est vraiment dans le
milieu. Mon petit frére, il a aussi cette tendance ; ma sceur et moi, peut-étre un peu moins.
Mais ¢ca n’empéche pas que j’écoute de la musique africaine, on fait des fétes entre nous... (p.
48). C’est donc cette maniere trouvée par les communautés culturelles de pouvoir se retrouver
entre eux, entre personnes de mémes codes culturels qui perdent parfois leurs repéres loin de
chez eux, loin de leur milieu africain. Laplantine et Nouss abordent cette thématique en
spécifiant que « le métissage est principalement urbain » (Laplantine et Nouss, 1999, cité par
De Villanova et Vermes, p. 223). C’est donc dans des grandes villes ou des vastes villages
que ces regroupements par communautés culturels sont visibles. Raulin parle alors d’exotisme
présent «aujourd’hui [au] quotidien pour I’habitant des métropoles, il est entré dans ses
habitudes, dans ses représentations ; il est d’une certaine facon devenu populaire » (Raulin,
2000, cité par De Villanova et Vermes, p. 232).

Amina semble alors s’éloigner des sentiments exprimés par les autres jeunes femmes
métisses ; elle souligne tout au long de son récit ses sentiments de non-appartenance a la
culture sénégalaise. Elle justifie ce propos en précisant qu’elle n’est pas réellement intéressee
a en connaitre davantage sur ses racines africaines : Je ne recherche pas vraiment a avoir des
contacts avec la culture sénégalaise, en fait. Je ne suis pas contre mais...En fait, je vais
jamais dans les communautés africaines, ni méme en soirée, ni rien. J’y vais jamais, mais si
une copine me demandait d’y aller, j’irais, je pense. Mais je n’y pense pas spécialement
autrement (Entretien avec Amina, p. 30). Elle ne s’est pas attachée aux traits spécifiques de sa
culture africaine. Elle souligne, d’ailleurs, sa non-connaissance des dialectes ou langues de
son pays d’origine: Alors je ne parle absolument pas un des dialectes ou une des langues du

Sénegal, ou peut-étre que deux ou trois mots (p. 30).

59



7.4 La langue

Parlons de la langue maintenant, car elle est une spécificité culturelle qui revient
souvent a travers les récits et prend alors toute son importance dans les processus
d’attachement a la culture. Elle est alors pergue comme un pont permettant d’acceder et de se
rapprocher de sa culture. La langue représente souvent, pour les gouvernements, une
appartenance a une minorité déterminée. Dans ce cadre-la, son statut social, bien qu’alors

subjectif, est le suivant : elle est une représentation ethnique. (Abou, 1992).

Linda spécifie qu’elle parle la langue depuis qu’ [elle est] toute petite : le lingala (Entretien
avec Linda, p. 46).

Angie a également pu établir une relation forte avec la langue de son pere ; elle évoque ainsi
ses deux anneées ou [elle] était en Angola [qui I’ont] aidé a apprendre cette langue. Du coup,
[elle] communique tout a fait en portugais aussi (Entretien avec Angie, p. 58).

Roxanne n’a pour I’instant pas de réelles connaissances du swahili mais, a travers son récit,
on sent un intérét pour cette langue. Elle évoque, a ce propos, son futur voyage de plusieurs
mois au Kenya pour s’imprégner de la culture et donc apprendre la langue de son pere : [...]
J’ai besoin de rester un moment la-bas, pour apprendre le swabhili, et puis méme apres, si je
I’utilise pas, rien que le fait de savoir que je suis allée quelques mois la-bas, pour voir, pour
m’imprégner de la culture, un peu plus que pendant les vacances. Ce ne sera pas forcément
ce que mon pere m’aura transmis (Entretien avec Roxanne, p. 20).

Quant a Alice, elle dit savoir quand méme un peu parler et ainsi dire deux ou trois mots [...]

en sénégalais ou en congolais (Entretien avec Alice, p. 38).

A travers les témoignages de Linda et d’Alice, la langue prend également la fonction
suivante : elle donne I’occasion de creer un lien avec le pére et de pouvoir entretenir une
attache particuliére. Ainsi se créent des moments qui n’appartiennent qu’au pere africain et a
sa fille. Alice le souligne a travers son récit de la maniere suivante : Mais des fois quand je
parle avec mon pere et qu’il y a du monde autour pour pas qu’ils comprennent eh ben je dis
des mots en seénégalais ou en congolais et puis, je fais des phrases un peu en francais,
congolais, sénégalais (Entretien avec Alice, p. 38). Linda, elle aussi, le précise lors de notre

rencontre : Mais des fois, avec mon pere, ¢a arrive qu’on parle le lingala. Par exemple si t’es

60



au restaurant et qu’il y a beaucoup de gens et qu’il veut nous dire un truc secret ou des

choses comme ca...alors I3, il nous parle en lingala (Entretien avec Linda, p. 46).

La langue joue ainsi un double réle comme I’explique Maalouf dans I’un de ses ouvrages :
« La langue a cette merveilleuse particularité d’étre a la fois facteur d’identité et instrument de
communication. [...] La langue a vocation a demeurer le pivot de I’identité culturelle, et la
diversité linguistique le pivot de toute diversité » (1998, p. 172).

Comme il est observable a travers les différents récits, la langue est un élément pouvant aider
I’intégration d’un individu a I’intérieur d’une population ou d’une culture. Angie s’est rendu
compte, lors de son voyage de plusieurs mois en Angola, de I’avantage de parler le portugais
qui lui a permis non seulement de communiquer mais également d’étre considérée par la
population comme une angolaise.

Quant a Roxanne, elle compare ses deux pays d’origine en soulignant qu’en sachant parler le
suisse allemand, elle a une facilité a s’intégrer a la population et qu’elle se sent a I’aise d’y
retourner lorsqu’elle en a envie. Tandis que pour le Kenya, comme elle ne sait pas parler la

langue, c’est plus compliqué (Entretien avec Roxanne, p. 20).

7.5 Transhumer entre ses deux cultures

Précédemment dans I’analyse, je précisais que le passage a I’école primaire a été ou est
— pour Alice — passablement difficile ; que ces jeunes filles ou femmes se soient intégrées ou
non dans un groupe, il y a eu pour chacune d’elles soit des moments de confrontation avec les
autres enfants soit, a un niveau moins fort, des discussions et des questionnements sur leur
culture et principalement sur leur couleur de peau.
En passant d’une école a une autre, du cycle au college et ce jusqu’a I’universite, la personne
métisse s’interroge sur sa propre identité et cherche a se trouver et a se construire avec ses
deux cultures, européenne et africaine. Le parcours est semé d’emblches et pas toujours,
voire jamais, linéaire et stable (Laplantine & Nouss, 2001). Elle se cherche et tente de trouver
sa place au sein d’une société, dans notre cas une société suisse, tout en étant consciente
d’étre différente culturellement parlant car composée d’une autre origine. La trajectoire
métisse peut ressembler a celle d’un nomade mais I’origine ou les origines de chaque

personne, quant a elle(s), représente une identité stable ; elles peuvent étre multiples et

61



I’individu peut exercer des mouvements de recul et d’approche envers chacune d’elles : « En
renvoyant chaque individu ou chaque culture a une appartenance, I’identité leur désigne leur
origine. Elle attire I’attention sur ce qu’il y a de plus stable et de plus permanent dans un étre

humain ou dans un groupe social [...] » (Laplantine, 1999, p. 41).

L’individu métis se retrouve parfois dans un débat, dans une "bataille” entre deux cultures. On
observe des mouvements irréguliers et incessants, des alternances entre I’une ou I’autre des
cultures ou parfois I’une prend le dessus sur I’autre et vice-versa ce qui a des conséquences
sur sa construction identitaire culturelle ; on comprend alors que rien n’est jamais fixe et
continu. Une métaphore de Lemdani représente bien ce va-et-vient :
Métaphoriquement, la culture en construction peut se concevoir comme un mouvement,
une marche : si deux jambes lui sont requises pour se déplacer, les avoir n’empéche pas
toujours d’étre rivé au sol pour maintes raisons [...], il demeure alors immobile, planté
et, sans défaut de constitution physique, anatomique, le mouvement est pourtant
entraveé [...]. Par analogie, si I’étre de cultures bouge avec frénésie entre ses diverses
appartenances, I’agitation peut lui étre handicap, le faire souffrir sans qu’il soit
conscient des causes de son mal-étre. En revanche, s’il fait mouvoir chaque jambe
culturelle a son tour, en alternance, dans un mouvement coordonnée et harmonieux, il y
a mobilité, ressourcement et vie. (Lemdani, 2004, pp. 162 et 163)
Ces va-et-vient culturels peuvent représenter « une expérience vécue physiquement [...] et
rendue de maniere sensible et réfléchie » (Lemdani, p. 163).
En allant & la rencontre des personnes métisses, un de mes objectifs était d’aborder cette
transhumance culturelle : notent-elles également des va-et-vient entre acceptation et rejet de la
culture africaine ou des mouvements d’alternance entre culture suisse et culture africaine que
ce soit maintenant ou dans leur passé ? Précédemment, je montrais leur grande ou petite
bataille livrée pour s’imposer en tant qu’étre métis au sein du contexte scolaire suisse ; le
contact avec autrui et les réactions parfois inattendues des personnes rencontrées ont-ils eu

une influence sur les liens qu’elles ont construits avec leur culture africaine ?

Personnellement, j’ai souvent vécu ces va-et-vient entre ma culture africaine et ma culture
suisse. Suivant les personnes que je cotoyais, j’osais laisser exprimer mon cété africain alors
qu’a d’autres moments, comme a I’école, je le reniais complétement. Je ne savais pas

réellement qui j’étais et si je pouvais m’affirmer en tant que personne "biculturelle” au sein

62



d’un groupe d’amis "monoculturel” : J’ai toujours senti en moi une différence. Différence par
rapport aux autres car lorsqu’on a 8 ans, on pense souvent a étre comme ses camardes de
classe pour étre inclus dans un groupe (Autobiographie interculturelle, p. 9). Aujourd’hui,
j’ai le sentiment d’appartenir a deux mondes sensiblement différents, a deux sociétés qui
s’opposent mais ou la culture de la terre de naissance est bien plus présente. Méme si a
certains instants, une de mes appartenances est plus visible, a aucun moment, il y a chaos
culturel et heureusement. En effet, « si I’opération de rencontre des deux cultures provoque
des dégats, I’une étant vue comme un projectile visant I’anéantissement de I’autre, il y a peril
en la demeure » (Lemdani, 2004, p. 163).

Les témoignages délivrés montrent les mouvements continus qui se créent & partir de son
appartenance a la culture africaine. Certaines ont eu de la peine a I’accepter ou a la faire
partager avec son entourage et cela dure encore aujourd’hui. On dépasse cette fois-ci les
simples traits caractéristiques ; il n’est plus question essentiellement des autres et le regard
qu’ils posent sur nous. Plus on grandit, plus on se demande de quelle maniere gérer nos deux
origines. Roxanne souligne le fait que lorsqu’elle était petite [elle n’a] pas non plus
vachement affirme... [elle n’a] pas revendiqué [son] appartenance a la communauté noire.
Mais [que] c’est venu plus tard [...] (Entretien avec Roxanne, p. 18). Roxanne, sans
forcément passer par une phase de rejet envers sa culture africaine, a vécu des moments
d’oscillations entre ses deux cultures. Pour elle, I’ouverture a son cété africain s’est fait petit a
petit, s’est construit avec le temps : [...] Je pense qu’en grandissant on réalise qui on est et on
a envie de s’affirmer et puis de savoir d’ou I’on vient (p. 19). Roxanne tente une autre
explication possible quant au rapprochement qu’elle a eu avec sa culture africaine, en liant le
contexte familial :
Je ne sais pas...mais je me suis jamais dit : « Maintenant, je dois m’intéresser a ma
culture ! » Mais je pense que ¢a vient aussi du fait que tu sois proche ou pas avec tes
parents. Et apres vers I’époque du college, mes parents sont devenus plus proches, et ¢ca
s’est apaise, on fétait les Noél ensemble, on se voyait, etc. [...] Au cycle, j’étais déja
partie au Kenya avec mon pere. Donc, j’ai vachement adore, je voulais retourner la-
bas, mais je me disais pas : « Faut que j’aie un rapprochement avec ma culture. » Je ne
sais pas mais c’est vrai que quand t’es a I’école primaire, les enfants, ils s’en fichent,
non ?! Les petits enfants, je veux dire. J’aurais plutdt eu envie d’étre comme tout le

monde, plutét que d’étre un peu différente et tout. Et puis apres, ¢ca a changé. Au

63



collége, en tout cas, je me rappelle que j’étais vachement contente d’étre metisse,

d’avoir un papa qui vient du Kenya et ma mére est suisse allemande [...]. (p. 19)
La trajectoire de Roxanne est clairement marquée par ces mouvements d’oscillations envers
ses deux cultures d’origine ; en retracant son parcours scolaire, on note qu’elle se souvient
parfaitement des moments ou elle était plus proche de sa culture suisse et qu’en grandissant,
sa situation a évolué d’une autre maniere. Avec les propos de Roxanne et ceux de Linda, qui
vont suivre, on se rend compte que « les routes de la transhumance sont toujours marquées par
les paysages comme des lignes a vrai dire indélébiles, pour les moins difficiles a effacer,
comme des cicatrices qui, une vie durant, marquent la peau des hommes » (Braudel, 1985,
cité par Lemdani, 2004, p. 173).

Le récit de Linda se rapproche, dans ce contexte-la, de celui de Roxanne. Ayant eu de grandes
difficultés d’intégration lorsqu’elle a commencé I’école, il est compréhensible qu’elle ne se
soit pas sentie tout de suite a I’aise avec sa culture africaine. Elle souligne justement a ce
sujet, le propos suivant: [...] Je me suis sentie a I’aise vraiment en cing et sixieme année,
seulement. Avant j’étais a I’aise, je veux dire, mais je me sentais bien plus frustrée... mais au
final, tu te sens toujours différent des autres. Alors que maintenant pas du tout. J’ai
totalement changé, je suis fiere de mes origines (Entretien avec Linda, p. 42). Un sentiment de
frustration né d’une envie de faire partager et de s’exprimer sur sa culture africaine mais ne
pouvant étre développé dans I’environnement scolaire dans lequel elle était.

D’ou le réle important de I’école avec les enfants d’origines multiculturelles et le travail a
faire pour qu’ils soient le mieux intégrer possible et que leurs appartenances ne se marquent
par comme une différence, dans le sens négatif du terme. Une ouverture aux cultures
présentes dans la classe peut aider I’enfant d‘origine culturelle dite minoritaire a étre
considéré comme un élément faisant partie intégrante de la "machine scolaire”. Dans ce cas,
I’éleve pourrait s’exprimer librement sur sa culture et se montrer fier d’apporter de nouveaux
modes de penser et de faire dans un contexte autre que celui de la famille.

Cela n’a justement pas été le cas de Linda qui ne parlait jamais de sa culture africaine a
I’école et pensait plus a la dissimuler. De ne pas pouvoir étre telle qu’elle est, suisse et
africaine, Linda s’est sentie frustrée ce qui I’a empéché de s’ouvrir a sa culture africaine.
Cette derniere avait alors sa place uniquement dans le contexte familial : [...] Avant je ne
parlais jamais de ce qu’il se passait a la maison et de tout ce qu’on faisait avec la famille. Je

ne racontais jamais rien a personne. Tandis que maintenant, oui, j’ose en parler. Mais je ne

64



pense pas que j’essayais de me changer quand j’étais a I’école ; je racontais tout simplement
moins que maintenant et j’étais moins comme maintenant (Entretien avec Linda, p. 52). La
situation de Linda a donc evolué au fil du temps. Elle a été tiraillée entre famille et école,
entre deux contextes distincts ou s’exprimaient des sentiments différents. Ces proches ont pu
la diriger vers des appartenances et I’initier dans des rites, des coutumes et des penseées
familiales dissemblables de celles du milieu scolaire. Son histoire montre que chaque individu
suit sa propre route en faisant attention et en évaluant la ou les autres le poussent, lui mettent
des embdches et des interdits : « [L’individu] n’est pas d’emblée lui-méme, il ne se contente
pas de « prendre conscience » de ce qu’il est, il devient ce qu’il est ; il ne se contente pas de
« prendre conscience » de son identité, il I’acquiert pas a pas » (Maalouf, 1998, p. 35). C’est
en sortant de chez lui, en rencontrant les autres que I’individu se frotte a la réalité et aux
regards et pensées des autres qui peuvent étre tres différents de ce qu’il avait I’habitude
d’entendre et qui peuvent étre aussi blessants. Ce sont «ces innombrables différences,
minimes ou majeures, qui tracent les contours de chaque personnalité, forgent les
comportements, les opinions, les craintes, les ambitions, qui souvent s’averent éminemment
formatrices mais qui parfois blessent pour toujours » (Maalouf, 1998, p. 36). Ces humiliations

sur sa couleur de peau ou ses appartenances culturelles ne s’oublient finalement jamais.

L’histoire d’Angie rejoint celle des deux autres jeunes femmes précédemment citées (Linda et
Roxanne) dans le sens ou, au jour d’aujourd’hui, elles se sentent en phase avec leurs cultures
europeennes et africaines ; elles semblent accepter leur double origine. Elles sont parvenues a
transhumer entre leurs cultures afin de se construire harmonieusement. Le schéma de
I’alternance culturelle est alors visible ou ces jeunes femmes vont a un endroit et a un autre,
sachant qu’elles y sont autorisees.

Cette affirmation de soi en tant qu’étre métis s’est faite de maniére assez rapide, deés I’école
enfantine, pour Angie. Comme je I’ai deja souligné avant dans I’analyse, elle a su s’imposer
avec son metissage culturel. De ce fait, méme si ¢a surprenait parce qu’ [elle] avait une
couleur de peau différente que les autres (Entretien avec Angie, p. 56), elle a su faire sa place
au sein du contexte scolaire et n’a pas réellement connu ces moments d’oscillations, entre
rapprochement et éloignement de la culture africaine. Elle rajoute, cependant, que le fait
d’avoir le méme groupe pendant en tout cas tout I’école primaire ou [elle a] pratiquement eu

la méme classe [et ou ils étaient] un bon noyau (p. 57), I’a passablement aidée. Elle a di

65



batailler pour s’imposer au debut, lorsqu’elle est rentrée en contact avec de nouvelles

personnes, et n’a plus eu a le faire par la suite, au sein du contexte scolaire, donc.

Dans ces trois récits, le sentiment d’affirmation de soi est fort ; est-ce un besoin, finalement,
de parvenir a faire sa place en tant que personne multiculturelle dans la société suisse ? Est-ce

un besoin de reconnaissance de sa culture africaine afin de Iégitimer sa place sociale ?

Le cas d’Alice rejoint ceux précédemment décrits dans le sens ou elle est dans la situation
dans laquelle étaient Angie et Linda lorsqu’elles étaient a I’école primaire ; elle est victime
parfois de moqueries de ses camarades sur sa couleur de peau et doit s’en défendre. C’est pour
cette raison principalement qu’elle dit ne pas apprécier d’étre métisse. Mais elle semble tout &
fait consciente que les choses sont ainsi et qu’elle ne peut rien y faire. Elle doit les accepter
telles qu’elles sont. Elle ne semble donc pas renier sa culture africaine mais la met peut-étre

moins en valeur lorsqu’elle est a I’école.

Amina a également vécu ses oscillations, spécifiguement avec la culture africaine, mais en

grandissant, elle décrit un phénomeéne opposeé a celui décrit par Roxanne et Linda :
Alors en primaire, je me souviens que j’en jouais beaucoup, c’était un peu ma marque
de fabrique ; j’aimais bien étre différente des autres. Aprés au cycle, c’était déja plus
mitigé et je m’affirmais moins en tant que métis. A un moment donné, je reniais mes
origines et d’autres moments, je voulais me faire des tresses et tous les accessoires qui
faisaient penser que j’étais africaine. Mais maintenant, c’est plutbt reniement
qu’affirmation dans ce sens. (Entretien avec Amina, p. 27)

En la lisant, je percois clairement ce va-et-vient, cette vague incessante entre ouverture et

repli, entre acceptation et refus. Elle se cherche jusqu’a trouver une situation qui lui

convienne sur le moment; mais jusqu’a quand cette situation va-t-elle lui correspondre ?

Cette position de reniement va-t-elle durer ? Un étre métis peut-il réellement faire abstraction

d’une de ses cultures et privilégier la culture de la terre de naissance et d’habitation ?

Le lien avec la culture européenne — suisse ou francaise — est peu cité dans les récits entendus.
Seules quelques-unes en parlent ; Amina, par exemple, se rend bien plus souvent en Suisse
romande ou Suisse alémanique qu’au Sénégal. Lorsqu’elle explique qu’elle a une grande

famille recomposee et qu’elle aime y aller régulierement, on sent qu’ [elle y est] attachée

66



[...] (Entretien avec Amina, p. 28). Roxanne fait également allusion a sa famille suisse
allemande et I’on sent que c’est un endroit ou elle se sent a I’aise : Je connais bien et je sais
que quand je veux, je peux Yy retourner; je saurais parler, je saurais m’adapter,
etc. (Entretien avec Roxanne, p. 20). Elle précise également qu’elle n’a [...] jamais renié le

fait d’étre suisse allemande [...] (p. 19).

Les questionnements des jeunes filles et femmes métisses partent alors de la culture africaine.
On peut émettre I’hypothése que le cas inverse se serait présenté si les personnes intervieweées
vivraient en Afrique avec la culture européenne comme autre culture d’origine ; dans ce sens-
14, la culture de la terre de naissance a-t-elle une influence plus forte sur la personnalité de la
personne que I’autre culture d’origine avec laquelle les contacts sont peut-étre présents mais
moins fréquents ? Abou (1992) rejoint cette idée lorsqu’il evoque le contexte étatique hérité
de la colonialisation. Transposée dans le cadre de mon étude, sur des plans plus personnel et
individuel, cela concernerait la lutte entre deux cultures: «[...] Ce qui se joue le plus
souvent, ce sont des luttes de prestige dans lesquelles la nationalité ou I’ethnie la plus forte

tente de s’imposer aux autres et de s’identifier a la nation » (p. 17).

7.6 Etre de deux cultures — Etre entre deux cultures

Etant de deux origines différentes, on m’a souvent demandé si je me sentais plus suisse
ou senégalaise. Mais est-ce réellement possible en tant que métis de se situer soit vers I’'une
ou I’autre de nos deux cultures ? Quelle place donner alors a ses deux origines ? S’agit-il d’un
choix entre I’une ou I’autre ? Ces cultures ne sont-elles pas des composantes inhérentes a
notre Moi pluriel ? Pour se faire accepter au sein de la société, I’individu métis doit-il mettre
de cété sa culture africaine ou au contraire s’imposer avec sa diversité culturelle ? L’un des

processus est-il plus facile que I’autre a entreprendre ?

Maalouf (1998) qualifie de dangereuse cette question récurrente a propos de la culture a
laguelle un étre métis se sent le plus appartenir. Il avance quelques interrogations
constructives : cela signifie-t-il que chaque individu a une seule, unique et vraie identité au
fond de lui et que lorsqu’on proclame d’affirmer notre identité, c’est celle-la seulement,

cachée au fond de chacun, qu’il faut dévoiler ? Aurait-on une identité immuable depuis la

67



naissance ou aucun changement ou évolution ne serait possible ? Et que fait-on du reste
alors ? Lorsque je parle du reste, je veux dire la «trajectoire [de chaque] homme libre, ses
convictions acquises, ses préférences, sa sensibilité propre, ses affinités, sa vie [...] » Cela ne
compterait-il pas ? (p. 11)

Cependant, lorsqu’elles sont posées, ces questions bousculent car elles sont représentatives de
la complexité dans laquelle peut se retrouver un étre métis. La métaphore du entre est alors
souvent utilisée, comme je I’ai souligné dans le cadre théorique. La personne métisse se
retrouve veritablement le "cul entre deux chaises”; c’est une expression qui a d’ailleurs
souvent été utilisée lors de mes rencontres aves ces filles et jeunes femmes metisses se sentant
tiraillées, sur leur chemin de vie, entre culture de la terre de naissance et culture du peére,

représentant alors une terre lointaine et bien différente de celle ou elles grandissent.

Jusqu’a I’age de 19 ans, je me sentais appartenir essentiellement a une seule de mes deux
cultures me composant ; la culture africaine vivait de maniére latente au sein de mon Moi.
Mais le temps passe et les choses changent, influant sur le développement personnel de
chacun ; je peux dire a I’heure actuelle que je ne me sens appartenir ni plus a la culture suisse
ni plus a la culture sénégalaise. Je suis les deux, je suis I’une et I"autre. Je suis « a la lisiere de
deux pays, de deux traditions culturelles, de deux langues [; c’est] ce qui fait que je suis moi-
méme et pas un autre » (Maalouf, 1998, p. 9), c’est ce qui constitue et définit mon identité.
En rencontrant et discutant avec les cing personnes interviewées, j’ai voulu connaitre leur
position par rapport a cette situation. Lorsque je I’interroge, Roxanne souligne d’entrée
qu’ [elle] déteste cette question (Entretien avec Roxanne, p. 23) ne sachant que répondre.
Plusieurs éléments de sa réponse interpellent. Tout d’abord, elle sépare ses deux composantes
culturelles et attribue a chacune quelques qualificatifs : Je pourrais dire que pour certaines
choses, j’ai un état d’esprit qui appartient plutdt a une culture africaine. De I’autre coté, je
me qualifierais plus de suisse dans ma maniére de penser (p. 23). Dans sa réflexion, elle se
rend compte que cette division ne lui correspond pas complétement et propose de nouveaux
éléments :

[...] On entend toujours les gens dire que quand on est metisse, on a “le cul entre deux

chaises” [...] enfin, moi, je ne dis jamais que j’ai "le cul entre deux chaises" parce que

je sais qui je suis et je n’ai pas besoin que quelqu’un me dise que je suis noire ou que je

suis blanche ; je m’en fiche, en réalité. Et moi, je me sens...je sais que je suis née, ici, a

68



Geneéve et je sais que Genéve, ce n’est pas mes origines. Mes origines, elles sont suisse
alémanique et kenyane. (p. 23)
Elle souligne finalement ce que Maalouf (1998) met en avant lorsqu’il dit qu’une personne
métisse n’est pas I’une ou I’autre de ses cultures mais qu’elle est les deux en méme temps.
Dans le cas de Roxanne, elle est kenyane et suisse alémanique. Deux appartenances
composantes de son identité :
Iy a certains points qui font que c’est dommage que je ne connaisse pas chaque culture
aussi bien que I’autre mais si je devais dire que je suis plus suisse qu’africaine, je
dirais...je ne sais pas...je dirais simplement que je suis moi, que je suis les deux en
méme temps et le fait d’étre les deux en méme temps, ¢a me constitue moi. Mais je ne
pourrais pas dissocier car j’ai I’impression que ¢a se méelange et que c’est comme c¢a.

(Entretien avec Roxanne, pp. 23 et 24)

En discutant avec Angie sur cette question de position par rapport & deux origines, le
questionnement se situe tout d’abord a un autre niveau. Elle évoque, en effet, que le terme
métis ne lui plait pas pour se décrire ; elle fait le rapprochement avec les premiéres définitions
— et qui sont toujours presentes dans les dictionnaires — ou « I’expression de métissage est
réservée seulement pour les croisements pratiqués dans I’espéce ovine » (De Villanova &
Vermes, 2005, p. 28). Dans ce contexte-13, il est compréhensible que cette définition, restee
pour les étres humains (Entretien avec Angie, p. 66) — parmi d’autres, maintenant — ne lui
convienne pas particulierement. Angie refuse cette notion de moitie-moitié qui formerait un
tout ; elle a une autre vision et une autre interprétation de ses appartenances culturelles : [...]
Je préfére dire que je suis 100% angolaise et 100% suisse, ¢a fait 200%, que de dire moitié-
moitié parce que... parce que pour moi, ¢a veut rien dire d’étre une moitié... et une moitié de
quoi ?! T’es pas une moitié, t’es une personne a part entiere, quoi. Donc, voila, ¢a a toujours
été un tout [...] pour moi, les deux sont ma culture [...] (p. 63). Dans la réalité, la position que
propose Angie n’est pas possible. Mais, c’est sa maniere de se représenter en tant que
personne entiére avec deux origines différentes. Elle précise a ce propos qu’elle ne se situe
pas entre deux appartenances culturelles; elle les integre parfaitement et de maniére si
compléte que lorsque je lui demande si elle n’a pas parfois le sentiment d’avolile cul en tre
deux chaises”, elle me répond : Non, non, pas du tout (p. 63). Les propos d’Angie rejoignent
ceux de Maalouf (1998) qui énonce que I’identité ne peut se diviser et étre 2 moitiés ou 3

tiers : « Je n’ai pas plusieurs identités, j’en ai une seule, faite de tous les éléments qui I’ont

69



fagonnée, selon un « dosage » particulier qui n’est jamais le méme d’une personne a I’autre »
(p. 10).
Linda met en avant une autre maniére — différente de Roxanne et Angie — de se sentir une
personne complete aux appartenances multiples ; elle se décrit, en effet, comme étant métisse
a 100%. Mais que signifie étre métis a 100% ? Linda donne sa propre explication en insistant
sur I’apparence et le caractére : [...] Quand je dis métisse, je veux dire mélange, donc. Et
puis, culturellement aussi. Il y a des trucs que j’adhére de mon cété européen, d’autres de
mon cOté africain ; idem, il y a des trucs que tu refuses (Entretien avec Linda, p. 52). Elle
rejoint Roxanne lorsqu’elle tente d’attribuer des éléments de son caractére et de sa
personnalité a I’une ou I’autre de ses cultures :
[...] J’ai envie d’élever mes enfants quand méme aussi un peu a I’africaine, jamais je
n’arréterai de manger africain, jamais je... chez moi, j’aime bien la "déco"” africaine, tu
vois ; il y a plein de choses comme ca. Mais je pense que c6té esprit, je suis plus
francaise. Mais non, je suis fiere de mes racines et jamais je n’abandonnerai ce coté.
[...] J’essaye toujours justement de concilier les deux pour essayer d’étre au milieu
méme si ce n’est pas possible, mais tu vois ce que je veux dire. (p. 54)
Linda attribue certaines caractéristiques de sa personnalité a sa culture africaine et d’autres a
sa culture suisse. Ses propos montrent que le psychisme et la culture sont deux notions
réciproguement liées ou I’une ne peut se concevoir sans I’autre et vice-versa. «[...] Il est
impossible de penser la formation méme de la personnalité, c’est-a-dire les processus
d’acquisitions cognitifs et affectifs, indépendamment de la culture » (Laplantine, 2007, p. 73).
L auteur va plus loin dans sa réflexion en énoncant que les processus psychiques peuvent étre
considérés comme la face interne de processus culturels et ces derniers comme la
face externe. Ou encore, les premiers seraient le dedans et les seconds, le dehors ; le dedans
nous renvoyant toujours au dehors et réciproquement.
Je note I’envie de respecter non seulement la culture francaise mais également la culture
africaine, représentées par la mere et le pere. Linda souligne cependant la difficulté ou
I’impossibilité d’étre au milieu de ces deux cultures méme en essayant. Durant la discussion,
elle s’exprime d’abord sur sa culture francaise parce que chez elle c’est quand méme la
culture francaise pour beaucoup de choses [et] parce qu’on [lui] a toujours montreé ca...
(Entretien avec Linda, p. 54). Mais on sent qu’elle ne veut pas omettre ou mettre a part la
culture de son pére : [...] Je dirais que je suis plus francaise mais je pense que je suis un tout

petit moins africaine (elle rigole) mais pas beaucoup [...] mais je pense que jamais je

70



n’oublierais mon cote africain (p. 54). Cette démarche de Linda ou elle veut respecter et étre
présente avec ses deux cultures « répond aux exigences de I’assimilation pragmatique dans le
pays d’installation, sans négliger I’intérét de la conservation ontologique de la culture
familiale [...] » (Mango, 1999, cité par Iglesias, 2007, p. 65). Elle se rapproche également du
dialogisme de Bakhtine « qui traite de la mise en dialogue de logiques différentes, c’est-a-dire
de conceptions du monde s’exprimant selon des modes autres. Le non légitime, la culture d’en
bas ne détruit ni ne remplace I’officiel, la culture d’en haut, elle esquisse avec lui une « danse
discursive » » (De Villanova et Vermes, 2005, p. 16). Linda semble mener un bal plaisant
avec ses deux cultures d’origine cela peut étre aise et sans questionnement perpétuel. Ou
comme Laplantine (1999) le souligne, il s’opere un « « bricolage », phénomeéne directement
rattaché au concept de métissage, contrairement au processus de la pureté qui serait de I’ordre
du «tri » » (p. 49).

Dans le discours d’Alice, on retrouve les liens clairs entre Afrique et Suisse et un sentiment
d’appartenir a la seconde plus qu’a la premiére sans toutefois vouloir mettre la culture
africaine aux oubliettes. Alice souligne le fait qu’elle se sente plus suisse [...] (Entretien avec
Alice, p. 40) du fait peut-étre qu’elle soit née en Suisse (p. 40). Elle insiste cependant sur le
fait qu’ [elle aimerait] étre plus un peu congolaise [...] (p. 40). Elle tente une explication en
disant que la Suisse, elle la connait passablement bien avec ses immeubles, contrairement a
son autre terre d’origine, le Congo, ou elle ne voit pas souvent la mer.

Quant a Amina, son expérience avec ses deux cultures d’origine et ce qui en découle different
legerement des autres personnes interviewées. Amina est la seule personne rencontrée qui
m’ait dit clairement qu’elle ne se sentait pas africaine, au jour d’aujourd’hui. Lorsque je lui
fais remarquer que je la sens plus proche de la culture européenne qu’africaine, elle me
répond : Ah oui, complétement, a 100% méme (Entretien avec Amina, p. 30). Elle insiste en
affirmant qu’elle se sent clairement [appartenir] a la Suisse (p. 31), qu’ [elle a] la culture
suisse a 100% [ :] je n’ai rien de la culture sénégalaise ; c’est juste I’apparence, mais au-
dela de ¢a, il n’y a pas grand-chose (p. 31).

Sur cette question d’appartenance a I’une ou I’autre de ses deux cultures voire au deux, méme
si des liens peuvent étre faits entre les récits des jeunes filles et femmes rencontrées, chacune
vit ses appartenances multiples de diverses maniéres. Dans ce sens-la, on intégre parfaitement
ce que Maalouf (1998) souligne : « Mon identité, c’est ce qui fait que je ne suis identique a

aucune autre personne » (p. 18). Ces diverses appartenances culturelles ne jouent pas le méme

71



réle et n’occupent pas la méme place, en tout cas pas au méme moment. Méme dans le cas ou
la personne métisse s’éloigne de I’une de ses cultures, les deux sont bien présentes et, a aucun
instant, insignifiantes : « Ce sont les éléments constitutifs de la personnalité, on pourrait
presque dire «les génes de I’ame » [...] » (Maalouf, p. 19). Chaque personne serait donc
unique et irremplacable, avec ces propres combinaisons. En partant de mon exemple, mon
appartenance a la culture sénégalaise, je la partage avec quelques 12 millions de personnes ;
mon appartenance a la culture suisse, je la partage avec quelques 7 millions de personnes.
Mais mes origines sénégalaise et suisse, avec combien de personnes puis-je les partager ?
Peut-étre quelques milliers a travers le monde. «[...] Plus les appartenances que je prends en
compte sont nombreuses, plus mon identité s’avere spéecifique » (Maalouf, 1998, p. 27). Mon
identité ne peut donc se confondre avec aucune autre.

Lors des discussions avec ces personnes métisses, j’ai senti ce desir et ce plaisir — percu en
moi autant avant qu’actuellement — de « pouvoir dire : je suis », et non pas ou non plus:

«[...] Je suis entre deux » (Iglesias, 2007, p. 5).

7.7 Etre métis en Suisse — Etre métis en Afrique

En Suisse, a Genéve, j’ai [...] mis du temps a me sentir chez moi. Cette différence de
couleur de peau prenait une place si importante dans mon quotidien (Autobiographie
interculturelle, p. 12). Je me sentais mal en me comparant a ses femmes blanches qui
parvenaient a se fondre dans la masse. Je ne trouvais donc pas ma place dans la société en tant
que jeune fille métisse ; et cela perdure encore aujourd’hui ou j’ai souvent le sentiment d’étre
percue comme étrangere — par définition, pas suisse — par les individus que je croise.

En partant au Sénégal, je me réjouissais de partir dans mon autre pays d’origine afin de m’y
sentir chez moi avec des personnes de couleur. Je me disais qu’enfin je me sentirais appartenir
a la sociéte sans étre percue comme une étrangére. Mais je me trompais :

Je retrouvais ce que j'avais pu, certaines fois, ressentir a Genéve. Ne voyaient-ils pas

que j'étais "comme eux", c'est-a-dire, africaine? [...] La population ne faisait pas la

difference entre mes amies, blanches de peau donc, et moi. Ils nous appelaient les

72



toubab ce qui signifie blanc en sérére®. Ils nous mettaient dans une méme catégorie.
J'étais perturbée a I'idée que dans mon pays d'origine, ils me prennent réellement pour
une étrangére. Ce n'est absolument pas ce a quoi je m'attendais. En Suisse, je me sens
parfois étrangeére et peu a I'aise en me focalisant sur ma couleur de peau et au Sénégal,

la population me met dans la catégorie toubab. (Autobiographie interculturelles, p. 14)

Maalouf m’a permis d’aller plus loin dans mes questionnements. Si je prends I’exemple d’un
individu né au Senégal, I’élément le plus déterminant pour son identité est le fait qu’il soit
Sérere ou Peuls; c’est donc son appartenance ethnique. Dans mon cas, ce qui a eté
déterminant dans la construction de mon identité est d’étre métisse dans un pays blanc, malgré
le cOté international de la ville de Genéve. On se rend compte alors que I’origine ethnique est
moins significative en Suisse qu’en Afrique. Une citation de Maalouf compléte ce propos :
«[...] Une personne qui aurait parmi ses ancétres a la fois des Blancs et des Noirs serait
considérée comme « noire » aux Etats-Unis [ou en Suisse], alors qu’en Angola [ou ailleurs en
Afrique noire] elle serait considérée comme « métisse » » (Maalouf, 1998, p. 34) ou méme
toubab dans certaines régions. Cette réflexion peut alors donner un élément de réponse par

rapport au fait que les gens m’aient considerée comme une toubab.

Ce voyage au Sénégal m’a bousculée et m’a amené d’autres questionnements : Ai-je
réellement un chez moi ? Ou est-il ? Y a-t-il un endroit ou je me sentirais reellement a
I'aise ? (Autobiographie interculturelle, p. 14) En allant a la rencontre de ces jeunes filles et
femmes, j’étais intéressée de connaitre leur expérience en tant que métisse dans leurs pays
d’origine respectifs.

Dans le discours d’Amina, j’ai pu déceler ce que j’ai décrit précédemment. Elle dit
simplement le fait suivant qui résume sa pensée : Moi, personnellement, je me sens plus
suisse, mais bon maintenant en tant que métisse en Suisse...Bof ! Et en tant que métisse au
Sénégal, bof aussi (Entretien avec Amina, p. 31). Les propos d’Amina font apparaitre deux
points significatifs. Tout d’abord, en disant qu’elle se « sent plus suisse », elle semble avoir
adopté le systeme socioculturel de la terre de naissance. Elle se situe alors dans une démarche

qui tend a «rendre invisible les caractéristiques individuelles qui rappellent I’origine

2 Une des langues parlées au Sénégal

73



étrangere » (Manco, 1999, cité par Iglesias, 2007, p. 65). Dans un deuxiéme temps, en
exprimant sa situation de personne métisse dans ses deux pays d’origine, elle utilise une
interjection qui souligne la difficulté pour un étre métis de se sentir chez soi dans ses pays
d’origine car il y le sentiment de représenter plus un étranger qu’une personne du pays ;
Amina trouve qu’ils [les gens] ont quand méme un regard sur nous en tant que
métisse (Entretien avec Amina, p. 31), que c’est plus les gens. Mais moi, je ne me sens pas du
tout mal a I’aise ou quoique ce soit (p. 31). Méme si Amina confie qu’on se sent mieux a
Genéve avec toutes les origines qu’au Sénegal (p. 31), elle semble se positionner entre deux
pays, entre deux continents ; elle est alors, comme le dit I’expression, "le cul entre deux
chaises” n’ayant pas encore trouvé un lieu ou elle puisse vivre et évoluer avec son métissage.
Elle parait comme prise entre ses deux cultures et se situe dans cet entre métis ou les deux
appartenances culturelles ne parviennent pas a cohabiter ensemble et se distancient de par
leurs spécificités, ce qui crée des tensions. Dans le discours d’Amina, la question du lieu est
présente. Ce lieu que chaque personne métisse recherche afin de sentir comme chez soi et non
comme une étrangeére : « la question du lieu d’étre devient celle du lieu ou I’on peut étre, ou
I’on peut « se retrouver ». Question de disponibilité — celle de I’espace, du temps et du je qui
peut s’y tenir. « Ou puis-je aller ? Y a-t-il place pour moi ailleurs? Ou méme ici que je

ressens comme ailleurs ?... » » (Sibony, 1991, p. 302).

Le récit de Roxanne rejoint celui d’Amina dans le sens ou, lors de notre rencontre, elle dit le
fait suivant : Mais quand je suis au Kenya, on va dire de moi que je suis blanche et quand je
suis ici, on me dit que je suis noire (Entretien avec Roxanne, p. 23). Le terme métis
n’intervient pas dans les descriptions données par Roxanne. Le concept de dualisme est alors
bien présent pour ces sociétés ou seuls les extrémes existent, le milieu n’étant qu’un entre
vide. Roxanne met en avant, a travers son histoire, le fait qu’elle ne connaisse pas la langue
du Kenya et qu’elle aimerait I’apprendre lors d’un long voyage dans ce méme pays. On peut
émettre I’hypothése que le seul apprentissage de cette langue et le fait qu’elle puisse par la
suite communiquer avec la population et les membres de sa famille, I’aide également et
facilite ainsi son intégration et son acceptation en tant que kenyane avec une autre origine.
Comme elle le dit: Si je parlais swahili, ¢a faciliterait [...] (p. 21) ; mais elle précise que
cette situation ne I’a pas fait se sentir frustrée. Une phrase de Roxanne expose son sentiment
général : Enfin, moi je trouve que ce n’est pas facile d’étre métis. Alors oui, le fait d’étre métis

c’est vachement beau, c’est enrichissant, et tout ¢a, mais ce n’est pas facile non plus (p. 19).

74



Les expériences africaines de Roxanne, d’Amina et de moi-méme se rejoignent car nous
avons toutes c6toyé une population qui nous a prises pour des étrangeéres ; nous avons alors
retrouvé et éprouvé les mémes regards qu’en Suisse. Mais je me questionne car étant nées en
Suisse, parlant la langue du pays et I’utilisant aussi bien que les personnes suisses sans aucune
autre origine, nous devrions nous sentir bien dans ce pays qui est aussi le nétre, finalement.
Mais aux yeux de la société, sommes-nous vraiment suisses? Et aux yeux de la société
africaine, sommes-nous réellement africaines? Nous devrions nous sentir libres de
revendiquer cette double appartenance « mais rien dans les lois ni dans les mentalités ne
[nous] permet [...] d’assumer harmonieusement [notre] identité composée » (Maalouf, 1998,
p. 12).

Angie a vécu d’une autre maniere son voyage en Angola. Lorsqu’elle évoque cette veéritable
découverte de son pays, elle semble n’en garder que de bons souvenirs et propose deux
interprétations différentes a ce besoin d’aller dans son pays d’origine : Ca clét ou ¢a ouvre un
chapitre, je crois. On peut le voir dans les deux sens (Entretien avec Angie, p. 62). Elle
souligne cette envie d’y aller depuis un certain temps parce que c’est quand méme une partie
[d’elle] (p. 59), et le souhait de s’imprégner du lieu, de la culture et des traditions afin de
compléter cette image, cette appréciation et de confirmer tout ce que [elle avait] pu ressentir
avant (p. 62). Ce qu’elle est parvenue a réaliser en I’espace de six mois sur place : [...] Je me
suis a aucun moment sentie comme étrangere, donc ca c’était trés agréable comme
expérience. Au bout des six mois, je crois, que j’ai fait la-bas, j’avais I’impression d’étre...
d’avoir la famille partout dans la ville [...] (p. 60). Elle raconte a ce propos une anecdote : Je
conduisais une voiture la-bas... donc une fois elle est tombée en panne et je me suis dit que
C’était pas grave car la il y avait un oncle, un peu plus loin, pour pouvoir m’aider (p. 60).

Un point important qui ressort de son témoignage est un sentiment d’appartenance au pays, a
la ville et au groupe social ; un sentiment nouveau et différent de ce qu’elle a vécu et vit
souvent encore en Suisse: [...] C’était un tres beau sentiment pour moi. En tant que
metisse... [...] mon expérience premiére qui m’a beaucoup frappée, c’était de pas avoir ce
regard des autres sur moi... Je crois que j’ai de la chance, de par mes origines, qu’en
Angola, la population est vraiment tres mélangée. Donc, il y a beaucoup de Blancs, de Métis,

il y avraiment... il y a des Noirs, bien sir... (Entretien avec Angie, p. 60).

75



Elle donne alors une explication plausible qui I’aurait aidé a se fondre dans la masse et a étre
considérée comme une jeune femme du pays :
La colonisation a été profonde, je ne sais pas si c’est une bonne chose mais pour moi,
¢a m’a permis vraiment de me sentir a la maison. Et de pas avoir ce regard extérieur,
ce que j’ai toujours eu Suisse. Donc, en Suisse, t’as toujours le regard, t’es toujours
percue comme étrangere, quoi... méme si... au-dela de la couleur de peau et tout ca.
T’es quand méme a prime abord percue comme étrangére. Et la-bas, eh ben non ; je
peux me promener dans les rues méme si on m’arrétait c’était pas parce que j’avais une
autre couleur de peau, mais c’est peut-étre parce que j’étais belle (elle rigole) ou je sais
pas... c’est parce qu’on m’avait jamais vue ou ... enfin, voila ; donc ¢a, c¢’était quand
méme un poids, au fait, qui me tombait des épaules, donc ¢a c’était vraiment super.
(Entretien avec Angie, pp. 60 et 61)
Elle appuie son propos en donnant I’exemple de connaissances ayant également voyage dans
leur pays respectif et n’ayant pas pu, comme Angie, se sentir chez elle et comme faisant partie
de la société. Elles se sont senties étrangéres et regardées de la méme maniere que lorsqu’elles
sont en Suisse : [...] J’ai d’autres copines qui ont aussi des parents d’Europe et d’Afrique qui
ont pas du tout cette méme expérience, comme au Nigeria ou la population est beaucoup plus
noire que mélangeée. Enfin, la-bas aussi, finalement, elles sont étrangéres, du coup, elles n’ont
aucun lieu ou elles se sentent vraiment chez elles (p. 61). Ce dernier point soulevé par Angie
souligne un sentiment difficile a gérer en tant que personne métisse ; ce sentiment de ne pas
avoir un chez soi, un endroit ou I’on se sent accepté et inclus pleinement dans la societe

d’origine.

Contrairement aux récits précédemment développés, Linda n’a pas voyagé au pays de son
pére ce qui I’entraine a adopter un autre point de vue par rapport a la Suisse et au Congo. Elle
reste dans une logique lorsqu’elle fait un commentaire sur I’intégration en tant que personne
métisse ou noire : [...] Pour moi la Suisse c’est chez moi et je ne vois pas pourquoi je devrais
essayer de m’y intégrer puisque c’est mon pays. Je suis née ici, tu vois. Je ne connais rien
d’autre. Donc, je suis née ici, c’est chez moi. Mais c’est clair que c’est différent et qu’il faut
te conduire differemment. Mais moi, je me sens chez moi. Je ne vais pas forcément me
comporter en fonction de ce que les autres pensent de moi (Entretien avec Linda, p. 54). Deux
éléments significatifs mais contradictoires ressortent de son témoignage ; dans un sens, elle ne

pense pas devoir faire des efforts pour s’intégrer alors que la Suisse représente a ses yeux, son

76



pays, pays ou elle est née. Mais elle souligne qu’il faut se conduire différemment (p. 54) en
tant que personne métisse, mais pas forcément en fonction de ce que les autres pensent (p.
54). 1l en ressort donc qu’elle se sent chez elle et bien intégrée a son pays de naissance qu’est
la Suisse tout en ayant conscience que c’est différent d’étre d’origine africaine avec une peau
métissee. Le récit de Linda prend alors une autre direction que ceux de Roxanne et Amina
dans le sens ou elle n’a pas ce sentiment de n’appartenir véritablement a aucune de ses terres
d’origine. Il montre également que « quand plusieurs cultures composent un édifice humain, il

n’y a pas forcément souffrance, ni comportement inadéquat » (Lemdani, 2004, p. 166).

Le témoignage d’Alice me laisse penser qu’elle a du plaisir a voyager aux pays d’origine de
son peére, le Congo et le Sénégal. Elle garde de bons souvenirs de ses séjours auprés de sa
famille sans souligner un quelconque malaise par rapport au fait qu’elle soit métisse dans une
Afrique noire. Lorsque je lui demande son sentiment en tant que métisse en Suisse, elle
répond d’une maniere claire et sans hésiter : Alors ¢a ne me dérange pas vraiment parce que

je suis pas la seule (Entretien avec Alice, p. 40).

Dans quelques cas (Amina, Roxanne), les personnes métisses se sont senti étrangeéres a la fois
dans leur pays de naissance et a la fois dans leur pays d’origine. Ce processus se rapproche de
celui des migrants qui, en arrivant dans un nouveau pays, ils se sentent d’abord isolés de la
terre d’accueil, puis, avec le temps, s’y familiarisent. Mais en revenant dans leur pays
d’origine, ils s’y sentent désormais étrangers.

Nous pourrions nous interroger sur ce mot étranger qui revient dans chacun des récits. Se
sentir étranger : mais qu’est-ce que cela signifie réellement ? Et se sentir étranger par rapport
a quoi ? Par rapport a qui ? Rien qu’en posant ces questionnements, on remarque que le
processus de comparaison est inhérent au fait de se sentir étranger et qu’il inclut forcément la
notion d’appartenance que ce soit au niveau social ou culturel. Lorsque nous voyageons dans
un pays inconnu, par exemple, il est alors légitime de dire que nous sommes étrangers au pays
car nous n’avons aucun lien qui nous y rattache et aucun élément pouvant nous greffer a la
societé que nous découvrons. Dans le cas d’Amina et de Roxanne, quelques traits
caractéristiques comme les cheveux ou la couleur de peau pouvaient étre des éléments qui
leur permettaient de se fondre dans la société sénégalaise ou kenyane, mais cela n’a pas
réellement été le cas. Contrairement a Angie qui a réussi a se sentir appartenir au groupe

social angolais ; de par la grande diversité de la population en Angola avec un trés grand

7



nombre de couleurs de peau différente, elle a pu se sentir chez elle. Le fait qu’elle parle la
langue du pays a di également jouer un r6le important pour son intégration au sein de la
population, ayant ainsi adopté les codes culturels de sa famille et de la société angolaise.

Angie a ainsi trouveé son lieu métis, pays et ville ou elle est pleinement intégrée.

7.8 L’internationalité d’un individu métis

Nombreuses sont les fois ou I’on m’interroge sur mes origines culturelles. S’ensuit
alors, souvent un jeu de devinettes ou la personne énumere plusieurs pays. Et la plupart du
temps, on m’imagine originaire des Caraibes, d’Amérique Latine ou encore des Antilles;
mais rarement voire jamais de I’Afrique noire et du Sénégal. Les personnes rencontrées sont
alors étonnées de ma réponse et la réaction des Senégalais semblent encore plus importante.
Lors de ces moments, je me suis souvent sentie vexée face aux expressions d’étonnement des

personnes ; n’ai-je vraiment rien d’une Sénégalaise ?

En ayant les quelques entretiens avec ces jeunes filles et femmes métisses, j’ai pu voir que le
phénomeéne du jeu des devinettes les concerne également mais que leur réaction est parfois
sensiblement différente de la mienne.

En prenant tout d’abord I’exemple de Linda, les gens la prennent souvent pour une indienne
ou une maghrébine, comme elle le souligne dans son récit ; ses cheveux jouant alors un role
important puisqu’ils sont noirs fonces et lisses. Face a ce genre de remarques, sa réaction est
la suivante : Ca ne m’indigne pas, je ne vais pas m’énerver pour ¢a, voila c’est normal. Moi,
ca m’arrive aussi de dire a quelqu’un qu’il est japonais mais en fait il est vietnamien. Et
quand la personne est métisse ce n’est justement pas évident puisqu’il y a un mélange
(Entretien avec Linda, p. 55). Le dernier point que Linda met en avant est tout a fait pertinent
et rejoint le point de vue d’Angie. Cette derniere insiste sur le fait qu’il peut pas vraiment
savoir (Entretien avec Angie, p. 61) et qu’il lui arrive également de se poser des questions par
rapport aux origines de personnes sans forcement rapidement trouver la réponse correcte. Ce
jeu de devinettes semble partir d’une démarche innocente ; mais les personnes qui y jouent
ignorent parfois les réactions que cela peut provoquer chez les individus”biculturés” qui se

retrouvent observés et questionnés sur leurs origines.

78



Angie souligne I’attitude des personnes rencontrées et qui entrainait ce sentiment, chez moi,
de vexation: « Tu viens d’ou?» Et il y a la réponse : «Je suis suisse » et apres c’est
les : « Ah, bon ! » (Entretien avec Angie, p. 62) Cet étonnement exprimé par les individus
rencontrés souligne I’ignorance que j’ai décrite précédemment ou la personne a déja une idée
en téte et semble désorientée par la réponse de I’individu métis. Ces réactions montrent que
chacun est porteur de préjugés accumulés au fil des expériences et des rencontres. Angie y fait
allusion lors de notre rencontre : J’ai toujours des préjugés mais je pense que, j’en ai quand
méme moins que... par rapport a d’autres personnes ; je serais comment me comporter dans
différentes situations si tu rencontres quelqu’un dont tu ne connais pas la culture, ben... je
sais pas, il y a certaines maniéres de faire qui, que j’ai apprises... dont je sais que la
sensibilité peut étre plus heurtée en faisant d’une maniére ou d’une autre, donc je crois que
c’est un atout que j’ai (Entretien avec Angie, p. 64).

Roxanne semble également avoir été confrontée a ce genre d’expression de surprise
lorsqu’elle dit qu’elle est suisse allemande. Les commentaires sont alors imminents quand ils
I’observent et voient sa couleur de peau colorée : « Oui, mais bon tu viens d’ou vraiment ? Il
n’y a pas que ¢a » (Entretien avec Roxanne, p. 23). Malgré des réactions vives, ce jeu des

devinettes ne n’a pas I’air de réellement la déranger.

Linda, Angie et Roxanne ne vivent pas les sentiments de vexation et de tristesse que j’ai pu
éprouver. Lors de notre entretien, Angie avance une explication tout a fait constructive a
laquelle je n’avais jamais pensé et qui fait apparaitre les choses sous un angle bien plus
agréable. En abordant donc ce sujet des devinettes et les nombreux pays qu’une personne
métisse peut représenter, Angie souligne la chance d’étre a plusieurs endroits a la
maison (Entretien avec Angie, p. 61). De ce point de vue la, nombreux seraient les pays dans
lesquels un individu métis se sentirait a la maison ; au lieu d’en étre que d’un ou de deux (p.
61), il pourrait retrouver ce sentiment d’appartenance si important dans des lieux aussi
multiples que variés. Comme I’évoque Angie, c’est sympa comme sentiment d’appartenance,
finalement, quand tu vois que ¢a peut s’élargir, en fait (p. 61). Angie parle d’un de ses
voyages au Bresil qu’elle a fait avec une amie suisse et ou les gens la considéraient comme
une fille du pays.

J’ai vécu la méme expérience lors de mes voyages en République Dominicaine ou a Cuba que
j’ai particulierement affectionnés. Je sais dorénavant ce qui a pu favoriser ce sentiment de

bien-étre lorsque j’étais sur place. Dans ce contexte-1a, « les métaphores du havre, du voyage,

79



de la racine peuvent étre [...] utiles si I’on entend I’arbre qui émerge de la racine, la détente et
la joie qu’offre le havre et le ressourcement du voyage. Les ancrages peuvent étre divers, avec
le mouvement de I’ancre plantée puis levée, autant de fois que souhaitable » (Lemdani, 2004,
p. 166). Ces voyages sont possibles lorsque I’autre laisse la personne métisse naviguer d’un

point a un autre et ne la contrait pas a rester ancrée a un endroit détermine.

80



8. Synthése analytique

Je souhaite ecrire a présent une synthése des résultats que j’ai pu obtenir a la suite des
entretiens et de leur analyse. Je me focalise ainsi sur les quelques éléments qui ont

particulierement retenu mon attention.

8.1 Lentre" métis

Le premier élément que j’avais envie de souligner est la difficulté pour les personnes
métisses interviewées de trouver un endroit ou elles ne se sentent pas étrangeres. Au fond
d’elles, elles se sentent appartenir a cette Suisse qui est leur terre de naissance mais ce
sentiment de non appartenance a la société viendrait de la population et du regard posé sur
elles. Je me sens proche des témoignages d’Amina et de Roxanne qui se positionnent,
socialement parlant, en tant qu’étre étrangere dans leurs deux pays d’origine ; en Suisse, la
personne métisse peut étre considérée comme noire et en Afrique, comme une toubab, c’est-a-
dire une blanche. Cette impression d’étrangeté peut étre assez déstabilisante lorsque la
personne métisse se cherche et tente de se rapprocher de ses racines. Elle peut alors se sentir
appartenir ni a la Suisse ni a I’Afrique et avoir I’impression de représenter un entre-deux
(Roxanne, Amina) : "ne représentons-nous qu’un entre-deux ? N’existe-il pas de qualificatif
pour définir les personnes avec deux origines ?” Cet entre-deux fait partie de la complexité
métisse ou I’individu, en essayant de construire son identité culturelle, passe par des moments
de questionnement et il se rend compte que de par son mélange culturel, il est entre deux
societes, deux pays, deux continents ; mais que représente cet entre ? Est-ce le vide ou le plein
de quelque chose ? Dans ce cadre-la, I’entre représente une caractéristique spatiale ou la
personne métisse a le”cul entre deux chaises”. Cela montre alors la distance separant deux
signifiants, deux mondes. Cette disposition peut créer un conflit ou une tension interne car
I’étre métis se rend compte qu’il ne parvient pas a étre I’un et I’autre en méme temps, mais en
alternance, ce qui peut entrainer des doutes et des questionnements sur la personne que I’on

est, réellement.

81



8.2 Transhumance culturelle

En reprenant ce qui a été dit précédemment, le métissage ne serait se réduire a cette
spécificité de I’entre. Comme deuxiéme élément de cette syntaxe analytique, je souligne
I’existence d’autres situations métisses ou I’individu métis parvient a vivre et évoluer avec ses
deux cultures qui forment alors un cbte a cote. Ainsi, au sein d’un méme étre humain, deux
composantes culturelles se rencontrent et dialoguent sans pour autant créer de conflits et
d’affrontements (Linda, Angie). Elles forment alors un Moi pluriel, un Moi ou cohabitent
différents univers sans que se crée une quelconque hiérarchisation des cultures ou I’une
deviendrait souveraine.

Ce cote a cote fait alors naitre des va-et-vient entre assimilation et rejet de ses deux cultures.
Dans le cas des récits des cing personnes interviewees, ces mouvements ont été observes, et
ce, des le plus jeune age, avec un focus sur la culture africaine. Dans certains cas (Linda et
Roxanne), I’évolution et I’acceptation de cette origine se sont faites petit a petit, en
grandissant et en construisant sa propre identité culturelle. Ainsi, ces jeunes femmes métisses
parviennent a déclarer, aujourd’hui, qu’elles ne se sentent pas plus appartenir a I’'une ou
I’autre des cultures ou qu’elles ne se sentent pas entre ces deux cultures. Angie dit étre 100%
suisse et 100% angolaise, quant a Linda, elle affirme étre 100% métisse. Chacune a sa
maniére a pu trouver sa place au sein de la société suisse tout en étant une personne a part

entiere et parfaitement compléte avec ses particularités qui la rendent unique.

Une personne métisse ne devrait pas étre contrainte de faire un choix entre ses deux origines ;
elle apprend a vivre avec et a les gérer au mieux afin de pouvoir évoluer au sein de la société.
Les données récoltées aupres des interviewées donnent des indices quant a leur situation par
rapport a leurs deux cultures. Elles laissent supposer que plusieurs cas de figure sont
possibles ; dans un premier cas, la personne fait son "bricolage” culturel avec ses deux
origines ce qui aboutit a une nouvelle culture émanant d’une rencontre dont les éléments
culturels utilisés sont encore visibles. Dans un autre cas, I’individu parvient & créer une
cohabitation avec ses deux cultures valorisées et reconnues et tend vers I’une puis vers I’autre
sans qu’aucune des deux ne soient minimisées ; se crée alors une sorte de jeu fait d’alternance
culturelle. Dans tous les cas, s’il y a intervention de I’autre qui impose sa maniére de penser et
bloque la personne dans une de ces cultures, les mouvements d’alternance sont moins aisés a

effectuer et engendrent des tensions ; ainsi, ils laissent des traces indélébiles sur le chemin de

82



chaque étre métis qui apparaissant comme des cicatrices se refermant parfois difficilement

suivant I’expérience vécue.

8.3 Diversité dans [identité "métisse"

Le dernier point important et principal qui ressort de ces rencontres est la diversité des
récits et donc des expériences vécues par chaque personne métisse. Malgré le fait que nous
ayons plusieurs parametres en commun, tels que les origines européenne et africaine, la
couleur de la peau et le parcours scolaire pour certaines, nous sommes toutes différentes et
avons vécu ou vivons notre métissage de maniére dissemblable. Le chemin de vie d’un
individu métis peut parfois croiser celui d’un autre mais finalement, leur trajectoire ne se
ressemblera jamais. Leur seul point commun est peut-étre les caractéristiques de leur parcours
qui ne se veut pas logique, linéaire et sans obstacles ; suivant les rencontres faites, la
trajectoire initiale peut étre chamboulée et ainsi modifiée.

Sur cette route, chacune des personnes interviewées a pu croiser et faire connaissance avec
differents phénomenes ; ainsi, elles ont pu rencontrer I’humiliation, le défi, la revendication
culturelle, I’amitié, diverses cultures, le doute, le sentiment d’appartenance, le rejet, la
découverte, ou encore le "voyage intérieur”. Ce ne sont que quelques exemples qui sont
ressortis des témoignages des jeunes femmes interrogées et avec lesquels j’ai pu faire des
liens avec mon histoire de vie. Ces différentes rencontres énoncées précedemment ont été
vécues de maniere distincte par chacune d’entre nous et les conséquences nous ont donc
amenées a poursuivre notre route mais en suivant des trajectoires dissemblables ou opposées,

suivant les personnes.

83



9. Conclusion

Tout d’abord, ma premiére intention est de revenir sur les questions de recherche qui
m’ont amenée a entreprendre ce travail et a rencontrer différentes personnes se rapprochant de
mon profil culturel. Une premiére remarque que je peux faire a propos des récits des individus
est que chacun «suggere le deplacement frequent, régulier, entre deux lieux qui presentent
des différences, des complémentarités ou des répétitions, mais desquelles il y a toujours un
bénéfice a tirer » (Lemdani, 2004, p. 174).

Cette étude m’a permis de connaitre d’autres expériences métisses et leurs conséquences sur
les développements personnel et relationnel d’un étre métis. A travers le récit des individus
interviewés, mon objectif n’était pas de vérifier des données mais plutot de decrire, a travers
differents récits de vie, "la particularité” et la complexité que peut représenter le métissage
culturel, au sein d’un individu. Cette complexité est marquée par les deux composantes
culturelles au sein de I’individu ; ce dernier doit apprendre a vivre avec elles tout en sachant
que I’une d’elles — parfois a tour de réle — peut prendre le dessus pendant une période preécise,
suivant les rencontres et les contextes dans lesquels évolue I’individu. La personne métisse
peut étre prise dans des mouvements d’alternance entre ses deux cultures, sans jamais qu’une
ne soit oublié ou mise de c6té. Cet équilibre entre deux appartenances peut représenter un défi
ou I’objectif est de pouvoir vaguer harmonieusement d’un espace a I’autre, d’une culture a
I’autre, sans étre déstabilisé et perdu lors de sa construction identitaire : « La transhumance
c’est partir, revenir, repartir et revenir encore, dans une dynamique vitale » (Lemdani, 2004,
p. 175). 1l est donc possible que la partie africaine de soi n’arréte pas de se chamailler avec la
partie européenne (suisse ou francaise), en reprenant les termes de I’écrivain Octavio Paz et
en les transposant dans les cas que j’ai traités. Mais il n’est pas seulement question de lutte
entre les différentes composantes ; I’individu est justement amené a faire un travail sur lui-
méme afin qu’aucune ne soit Iésée. Ce qui demande alors des moments de questionnements
afin d’intégrer et de comprendre son propre fonctionnement dans le but de se construire d’un
point de vue identitaire : « Quant aux agencements culturels, ils se bricolent avec les conflits
et les harmonies de chaque moment, de chaque lieu, occasion ou événement » (Lemdani,
2004, p. 166).

84



Avoir conscience que ses différentes origines, tout comme sa variété d’identités, sont aussi
significatives les unes que les autres n’est pas aisé a acquérir et demande du temps. La
personne métisse ne peut les rejeter sans quoi elle risquerait « de renoncer a ce qui est le plus
spécifiguement humain : I’affirmation de notre "différenciabilité” individuelle » (Devereux,
1967, cité par Ferréol & Jucquois, 2003, p. 92). Ces identités et ces origines culturelles
peuvent étre représentées comme des reperes stables que I’individu « active successivement
ou simultanément selon les contextes [...]. L’identité est une histoire personnelle, elle-méme
liée a des capacités variables d’intériorisation ou de refus des normes inculquées » (Ferréol &
Jucquois, 2003, pp. 47 et 48). On retrouve I’idée selon laquelle chaque individu est unique et
que chacune de ses spécificités méritent le respect. Cette spécificité découle des phénomeénes
produits aussi bien en dehors de nous qu’en dedans et des divers héritages que chacun
reformule a sa maniere.

"La particularité” d’un étre métis fait naitre de la curiosité chez I’autre qui s’interroge parfois
sur cette couleur de peau qu’il n’a peut-étre jamais vue ou sur les origines d’un tel mélange.
Pour I’individu métis, il s’agit ensuite de pouvoir accepter ces regards inquisiteurs et parvenir
a prendre du recul pour éviter gu’ils n’envahissent trop fortement son propre développement
personnel et entrainent, alors, un rejet d’une de ses origines. Cette curiosité de I’autre
engendre parfois des remarques blessantes ou des humiliations, surtout sur sa couleur de peau.
Par rapport aux témoignages que j’ai pu analyser, différentes réactions sont alors
observables : la personne métisse subit les moqueries et fait tout par la suite pour appartenir a
la culture dominante. Ou au contraire, elle défend son origine menacée et refuse ainsi toute
tendance de conformité a la majorité. Ce genre de réaction se rapproche fortement de celle
développée par Laplantine et Nouss (1997) qui parlent d’élan de revendication identitaire
correspondant a la jeunesse d’aujourd’hui qui ose s’affirmer telle qu’elle est. Les auteurs
identifient ce phénoméne comme un «reflux de passé qui [...] monte a la gorge, [un]
déferlement de racines et d’origines [...] » (p. 74) qu’on ne parvient plus a identifier la
source. La societé évolue et les individus qui la font vivre, également ; ainsi, un changement
dans les mentalités est a noter. « Pour les générations antérieures, I’enjeu était celui de
I’intégration et de I’assimilation » (Laplantine et Nouss, 2001, p. 15) ; aujourd’hui, les jeunes
ont envie de montrer au grand jour leur(s) différence(s). Dans ce sens-la, chacun est amené a
vivre avec l’autre tout en acceptant ses identités et ses appartenances diverses et en les

respectant.

85



Méme si un individu présente une seule origine, il posséde, inévitablement, des identités
plurielles. Dans ce sens-la, chaque individu peut étre considéré comme étranger aux yeux
d’une personne ou d’un groupe social. Ce postulat énonce une note positive : « I’étranger
commence lorsque surgit la conscience de ma différence et s’achéve lorsque nous nous
reconnaissons tous etrangers rebelles aux liens et aux communautés » (J. Kristeva, 1988, cité

par Iglesias, 2007, p. 19).

D’une maniére génerale, le métissage peut étre vu comme «un style de vie, des maniéres
d’étre, des facons de voir le monde, de rencontrer les autres, de parler, d’aimer, d’hair, dans
lesquels la pluralité est affirmée non comme fragilité provisoire, mais valeur constituante »
(Laplantine & Nouss, 1997, cité par Lemdani, 2004, p. 169). Au sein des sociétés
multiculturelles, sont en contact des cultures majoritaires et minoritaires. Mais ce ne sont que
des termes qui peuvent étre alors interprétés de maniere différente. De Certeau (1987) utilise
la métaphore musicale pour montrer que minoritaire n’équivaut pas inévitablement a
inférieur. Dans la musique, il y a les tons mineur et majeur ; « un ton mineur se différencie du
ton majeur sans pour autant I’exclure. Ainsi, il y aurait des cultures mineures [...]. C’est [...]
une autre maniere d’étre, une autre forme de socialité et d’appartenance collective, une autre

tonalité » (Centre pour la recherche et I’innovation dans I’enseignement (CERI), 1989, p. 9).

J’aimerais revenir a présent sur le contexte scolaire et la diversité culturelle qui y est présente.
En tant que future enseignante, je sais que I’interculturalité fera partie intégrante de ma
maniere d’enseigner ; je m’en suis déja rendu compte lors des stages que j’ai faits. Bénéficiant
d’une grande mixité culturelle a Genéve, les diverses appartenances sont a considérer comme
une richesse et non comme un probléme. Je me pose alors certaines questions pour que cette
pensee corresponde au terrain: « Comment connaitre et gérer la diversité culturelle ?
Comment I’évaluer, I’apprécier, afin qu’elle soit une source de richesses mutuelles, et non
I’argument d’une hiérarchie des peuples, la justification d’une inégalité dite naturelle et donc
irremédiable entre ceux-ci ? » (Balandier, 1989, p. 11). Il s’agit alors de mettre en place
différentes structures permettant la reconnaissance des cultures présentes au sein d’une
classe ; mais cette « reconnaissance [...] ne va jamais sans malentendus, sans ambiguités, sans
investissement d’émotions. [...] Il peut y avoir un « choc des cultures », par incompréhension
mutuelle, par intégrisme culturel offensif ou défensif. [...] Il est [alors] nécessaire de

contribuer au « dialogue des cultures » » (Balandier, p. 11).

86



Les interviews et la démarche analytigue m’ont apporté diverses eémotions suivant les
histoires de vie de ces jeunes filles et femmes métisses ; j’ai alors été curieuse, surprise,
attentive et j’ai eu du plaisir a écouter leurs témoignages qui délivraient des souvenirs
personnels et parfois intimes.

Je pense avoir fait le bon choix quant au dispositif méthodologique mobilisé tout en ayant
conscience que j’aurais pu aller plus loin par rapport aux démarches entreprises; I’idée
développée avec ma directrice de mémoire au tout début de mes recherches, quant a
I’élaboration d’un questionnaire afin de revenir sur les éléments énonces par les interviewées,
aurait été pertinent et aurait pu compléter les différentes informations récoltées.

L’entretien semi-directif m’a permis de relancer les personnes interrogées lorsque j’en
ressentais la nécessité ; ce n’est, cependant, pas une démarche facile suivant I’individu
interviewe et la maniere dont il s’exprime. Il arrive que la personne soit moins inspirée ou soit
moins a I’aise sur une ou l’autre des thématiques abordées et qu’elle ne parvienne pas a
développer clairement le fond de sa penseée. Lors de ces moments, j’essayais d’emprunter
d’autres chemins pour mettre a I’aise la personne interviewée, tout en restant dans le domaine
approché. Je me rends compte de la flexibilité dont le chercheur doit faire preuve pour

permettre que I’entretien continue et que I’interviewé ne se braque pas sur certaines questions.

Ces rencontres m’ont bousculée, moi, en tant que personne métisse ainsi que certaines de mes
conceptions. J’ai alors vécu, durant la recherche, cette instabilité et ces mouvements présentés
comme phénomenes liés au concept de métissage (Laplantine & Nouss).

Je retiens un élément essentiel : le métissage, ce n’est pas seulement la couleur de peau. C’est
un concept qui englobe un nombre de domaines importants et tout autant diversifiés. En ce
qui concerne le métissage culturel, j’ai ainsi bien intégré qu’une personne métisse n’a pas
pour seul qualificatif sa couleur de peau. D’un point de vue extérieur, cet aspect-la peut
paraitre évident, mais pour moi, en tant qu’individu métis, je me décrivais principalement en
énoncant ma couleur de peau qui était alors la source de mon mal-étre, & une époque de ma
vie.

Lorsqu’on évoque donc un individu de deux cultures différentes, son identité culturelle ne se
cantonne pas a ces deux composantes. Elles sont multiples et peuvent impliquer I’aspect
relationnel, les langues, la religion, les coutumes, les modes de vie et les influences qu’elles
soient suisses, européennes et occidentales ou sénégalaises et africaines, en reprenant, comme

exemple, les profils des interviewés. Encore faut-il avoir le courage et la force de vivre cette

87



experience qui peut étre autant enrichissante que traumatisante si I’individu ne se sent pas
libre de vivre et d’assumer pleinement sa diversité culturelle. Mais il arrive qu’il ne soit guere
encouragé dans cette voie-la ; en reprenant mon exemple, si j’affirme ma composante suisse,
il se peut qu’on me renvoie a mon autre appartenance, en soulevant le fait que je ne sois pas
blanche. Mais si j’affirme ma composante sénegalaise, je peux avoir en retour des regards
interrogateurs et méfiants lorsqu’on découvre mes tenues vestimentaires, typiquement
occidentales. « [...] Ce qui détermine I’appartenance d’une personne a un groupe donné, c’est
essentiellement I’influence d’autrui; I’influence des proches [...] qui cherchent a se
I’approprier, et I’influence de ceux d’en face, qui s’emploient a I’exclure » (Maalouf, 1998, p.
33).

Cette recherche m’a permis de découvrir d’autres manieres de penser et de se représenter en
tant que personne métisse comme, par exemple, pouvant paraitre tout autant originaire des
lles Caribéennes que des pays d’Amérique Latine. J’ai ainsi pris du recul par rapport a mes
conceptions sur le métissage ce qui ne peut étre que constructif pour la suite de mes
développements personnel et relationnel.

Reste cependant une difficulté a surmonter ; aurai-je un jour le sentiment de réellement
appartenir a mes deux cultures ? Parviendrais-je a me sentir proche de la population suisse
lorsque je suis en Suisse et de la population sénégalaise lorsque je suis au Sénégal ? En ce qui
concerne la Suisse, un long chemin a déja été parcouru mais quant au Sénégal, il me faudra
certainement encore quelques voyages au pays de mon pére pour m’imprégner de la culture et

me sentir proche de cette derniére.

La recherche que j’ai effectuée peut étre considérée comme une premiére partie d’un travail
plus conséquent. J’ai ainsi imaginé un prolongement ou une suite a donner a cette recherche.
L’idée d’avoir une population métisse serait la méme, mais cette fois-ci, les genres se
mélangeraient. Les personnes interviewées seraient donc des hommes et des femmes,
d’origine suisse (meére) et d’origine africaine noire (pere) ; leur nombre serait plus important
que celui choisi pour mon travail de mémoire. Afin de faire un parallele et de permettre des
comparaisons, mon choix de personnes s’orienteraient vers un nombre d’au moins 10 hommes
et 10 femmes. Une option qui serait possible de rajouter concernerait le lien entre ces hommes

et ces femmes afin de mieux voir s’il y a une différence entre les genres ; le fait de prendre

88



des freres et des sceurs pourraient alors apporter des données significatives. L’age ne serait
toujours pas un critere pris en compte.

Un autre élément serait & inclure pour une suite de la recherche. En effet, un phénomene
minimisé dans mon travail de recherche et qui est inhérent au processus de métissage est le
concept d’alterité. Durant ma recherche, je me suis rendu compte qu’il était, en realité, surtout
question du regard des gens posés sur soi et I’interprétation que I’on en fait. Mais ma
réflexion s’est essentiellement focalisée sur les histoires de vie des personnes métisses et leur
situation en tant que telle, dans le passé et actuellement. Mais les autres, que ce soit
I’entourage familial ou amical et les personnes rencontrées tout au long d’une vie jouent
également un role dans la construction identitaire de chaque individu. Ces autres peuvent étre
considérés comme une richesse sur les plans culturel et humain (Comité de liaison pour
I’alphabétisation des immigrés (CLAPEST, 1988)) ; « la découverte de I’altérité est [donc]
celle d’un rapport, non d’une barriere » (Claude Lévi Srauss, s.d., cité par Perotti, 1989, p.
91).

Il a été important, pour mon développement personnel, d’aller a la rencontre de quelques
personnes metisses et de decouvrir et d’essayer de comprendre d’autres expériences de vie. Je
pense que cette démarche m’a permis une ouverture d’esprit et une prise de distance par
rapport @ mon vécu et mes conceptions du métissage. J’ai vécu cette recherche comme un
voyage intérieur ou je suis partie explorer un monde que je refusais de voir et de découvrir : le
monde du métissage. J’ai ainsi pris le temps de me redécouvrir et d’affiner ce lien avec ma
culture sénégalaise que j’apprends a connaitre, petit a petit. Je me rends compte que j’ai trop
souvent voulu résister et renoncer a ma culture africaine ; et je réalise que méme si je tente de
la renier, elle sera toujours présente car elle fait partie intégrante de mon Moi et que sans elle,
je ne serais pas moi, telle que je suis aujourd’hui et tel que je serai demain. Je ne me
représente plus comme deux moitiés qui n’auraient pas les mémes valeurs et auxquelles je
n’accorderais pas la méme importance ; je rejoins les propos de Maalouf (1998) qui énonce
que « [...] I’identité métisse n’est pas formée d’un je et d’un tu mais de deux ou plusieurs je,

plut6t de deux ou plusieurs il » (p. 235).

Les rencontres faites durant mon travail ont joué un réle important puisque c’est un
phénomeéne qui fait partie inhérente du processus de métissage et de son mode étre qui se veut

« pluriel, et non multiple : il est addition, non multiplication [...]; il n’est pas simple

89



dédoublement de la personnalité, il accueille potentiellement une pluralité d’individualités (au
gré de rencontres) [...] » (Laplantine & Nouss, 2001, p. 236).

Je saisis ainsi, petit a petit, les apports enrichissants amenés par le fait d’étre de deux cultures
differentes et ce que cela représente non seulement pour moi-méme mais egalement pour les
personnes qui m’entourent. Comme le disait Montaigne, «un honnéte homme, c’est un
homme mélé » (De Montaigne, 1998, cité par Laplantine, 1999, p. 76 ; voir aussi Gruzinski,
1999) ; dans ce cadre-13, toute identité dite entiére ne serait alors que vanité (Laplantine &
Nouss, 1997).

Je ressens a présent I’envie d’étre pleinement moi-méme, c’est-a-dire, une personne a la fois
suisse et sénégalaise, avec ses spécificités identitaires et qui n’a plus, désormais, ni peur et ni

honte d’étre différente, d’étre tout simplement métisse.

« Je suis mille possibles en moi ; mais je ne puis me résigner a n’en vouloir étre qu’un
seul » (Gide, s.d, cité par Bastide, 2006, p. 5).

90



10. Références bibliographiques

Abou, S. (1992). Cultures et droits de I’homme. Paris : Hachette.

Balandier, G. (1989). Diversité et richesse des cultures. In E. Bérard, A. Seksig & H. Trublin-
Savoye, Connaissance et rencontre des cultures a I’école (pp. 11-12). Paris : CRDP.

Bastide, R. (2006). Anatomie d’André Gide. Paris : L’Harmattan.

Berger, G. (2000). Se connaitre et s’inventer. Les cahiers pédagogiques : notre métier,
notre identité, 380. Paris : CRAP.

Bertaux, D. (1997). Les récits de vie. Paris : Nathan.

Braudel, F. (1985). La mediterranée. L’espace et I’histoire. Paris : Flammarion.

Charmillot, M. & Dayer, C. (2007). Démarche compréhensive et méthodes qualitatives :
clarifications épistémologiques. Recherches qualitatives, 3. Hors-série : Bilan et
prospectives de la recherche qualitative, 126-139 [Revue électronique de
méthodologie].

Acces : http://www.recherche-qualitative.qc.ca/hors_serie_v3/Charmillot_et_Dayer-
FINALZ2.pdf (consulté le 8 mai 2009).

Centre pour la recherche et I’innovation dans I’enseignement. (1989). L’école et les cultures.
Paris : OCDE.

Comité de liaison pour I’alphabétisation des immigrés. (1988). Pluralité des cultures: un
apprentissage de la solidarité. In E. Bérard, A. Seksig & H. Trublin-Savoye,
Connaissance et rencontre des cultures a I’école (pp. 85-86). Paris : CRDP.

De Certeau, M. (1987). Economies ethniques : pour une école de la diversité. In Centre pour
la recherche et I’innovation dans I’enseignement. L’éducation multiculturelle. Paris :
OCDE.

De Montaigne, M. (1998). Essais. Paris : Flammarion.

De Villanova, R. & Vermes, G. (Ed.) (2005). Le métissage interculturel : créativité dans les
relations inégalitaires. Paris: L’Harmattan.

Demaziere, D. & Dubar, C. (1997). Analyser les entretiens biographiques : I’exemple de
récits d’insertion. Paris : Nathan.

Devereux, G. (1967). La renonciation a I’identité : défense contre I’anéantissement. Revue
francaise de psychanalyse, 31(1), 101-142.

Dupré, P. (1972). Encyclopédie du bon francais dans I'usage contemporain. Paris : Trévise.

91



Ferreol, G. & Jucquois, G. (Ed.) (2003). Dictionnaire de I’altérité et des relations
interculturelles. Paris : Armand Colin.

Groulx, L.H. (1999). Le pluralisme en recherche qualitative : essai de typologie. Revue suisse
de sociologie, 25(2), 317-339.

Gruzinski, S. (1999). La pensee métisse. Paris : Fayard.

Hannerz, U. (1990). The world in Creolization. Africa, 57, 546-559.

Huston, N. (1999). Nord perdu. Arles : Actes Sud.

Iglesias, R. F. (2007). Les couleurs de la perte : de la construction identitaire des premieres
génerations en situation d'acculturation comme exemple de transaction sociale.
Mémoire en Sciences de I’éducation, Université de Genéve.

Kaufmann, J.-C. (1996). L’ entretien compréhensif. Paris : Nathan.

Kaufmann, J.-C. (2004). L’entretien compréhensif. Paris : Fayard.

Kristeva, J. (1988). Etrangers & nous-mémes. Paris : Fayard.

Lemdani, M. (2004). Transhumer entre les cultures : récit et travail autobiographique.

Paris : L’Harmattan.

Laplantine, F. (1999). Je, nous et les autres. Paris : Fayard.

Laplantine, F. (2007). Ethnopsychiatrie psychanalytique. Paris : Beauchesne.

Laplantine, F. & Nouss, A. (1997). Le métissage. Paris : Flammarion.

Laplantine, F. & Nouss, A. (2001). Métissages, de Arcimboldo a Zombi. Paris : Pauvert.

Le Grand Larousse. (1975). Paris : Larousse.

Le Littre. (1982). Paris : Garnier Flammarion.

Le Petit Dictionnaire Hachette. (2003). Paris : Hachette.

Le Petit Larousse Illustré. (1992). Paris : Larousse.

Le Petit Larousse Illustré : 100° Edition. (2005). Paris : Larousse.

Le Trésor de la langue francaise : Dictionnaire de la langue du XIXe et du XXe (1789-1960).
(1985). Paris : CNRS.

Maalouf, A. (1998). Les identités meurtrieres. Paris : Grasset & Fasquelle.

Manco, A. (1999). Intégration et identités. Stratégies et positions des jeunes issus de

I’immigration. Paris/Bruxelles : De Boeck.

Mucchielli, A. (2003). L’identité (Que sais-je ? N°2288). Paris : PUF.

Perotti, A. (1989). L éducation interculturelle : enjeux et stratégies. In E. Bérard, A. Seksig &
H. Trublin-Savoye, Connaissance et rencontre des cultures a I’école (pp. 91-92). Paris :
CRDP.

92



Pieterse, J.N. (1995). Globalization as hybridization. In M. Featherstone, S. Lash &

R. Robertson (Eds.), Global Modernities (pp. 45-68). London: Sage Publications Ltd.

Raulin, A. (2000). L’ ethnique est quotidien. Diasporas, marchés et cultures métropolitaines.
Paris : L’Harmattan.

Sanseau, P. -Y. (2005). Les récits de vie comme stratégie d’acces au reel en sciences de
gestion : pertinence, positionnement et perspectives d’analyse. Recherches qualitatives,
25(2), 33-57 [Revue électronique de méthodologie].

Acces : http://www.recherche-qualitative.qc.ca/numero25(2)/ysanseau.pdf
(consulté le 12 mai 2009).

Schurmans, M.-N. (2003). Les solitudes. Paris : PUF.

Sibony, D. (1991). Entre-deux. L origine en partage. Paris : Seuil.

Trudel, L., Simard, C. & Vonarx, N. (2007). La recherche qualitative est-elle nécessairement
exploratoire ? Recherches qualitatives, 5. Hors-série : Les questions de I’heure, 38-45
[Revue électronique de méthodologie].

Acces : http://www.recherche-qualitative.qc.ca/hors_serie_v5/trudel.pdf
(consulté le 28 mai 2009).

Van der Maren, J.-M. (1995). Méthodes de recherche pour I'éducation. Montréal : Presses de
I'Université de Montréal.

Wikipédia (2009, 5 mai). Entretien semi-directif [Page Web].

Acces : http://fr.wikipedia.org/wiki/Entretien_semi_directif

93



11, ANNEXED



11.1 Journal de mémoire

13 novembre 2008

Rendez-vous avec Mme Lemdani le jeudi. Recadrement trés utile pour mieux savoir et centrer
mon étude. Attentes précises. Objectifs précis d’ici Noél. Permet de me motiver et d’étre
moins perdu dans I’avancement de ma recherche.

Cadre : filles/jeunes femmes metisses.

Outil : 2 phases ; la 1%¢: entretien avec questions ouvertes. Puis, analyse de ces premiers
2éme

entretiens. phase : questionnaire, entretien semi-directif. Permet de mieux éclaircir

certains points pertinents relevés lors de I’analyse des premiers entretiens.

Premier rendez-vous pris avec Roxanne pour le mercredi 19 novembre 2008, pour le premier
entretien.
Réflexion sur la meilleure maniere de commencer I’entretien pour laisser libre cours a la

discussion. Regarder dans la littérature. Récit de vie. Entretien avec questions ouvertes.

J’avais, au départ, eu envie d’observer et de m’entretenir non seulement avec des filles mais
également avec des garcons. L’idée d’une comparaison sur deux plans — fille/garcon métisses
— m’intéressait et se rapprochait de ma situation personnelle. J’avais donc I’intention de
m’intéresser a quatre personnes, en tout. Mais je me suis vite rendu compte que cela n’était
guere suffisant pour pouvoir construire réellement un sujet d’étude. Je devais recadrer mon
champ d’action et donc cibler une population. L’idée d’une comparaison fille-garcon était
bonne en soi mais demandait un travail de recherche bien plus large que celui que je m’étais
fixé.

J’ai alors décidé, en collaboration avec Mme Lemdani, de me focaliser uniquement sur le sexe
féminin, quelque soit I’age. De nouvelles variables se dessinaient donc : fille, métisse, mi-
africaine et mi-suisse, de pere africain et de mere suisse.

Au début de ma recherche, j’employais souvent le mot comparaison pour désigner mon
travail ; mais dorénavant, je ne désire plus faire de comparaisons en prenant telle ou telle
variable. Je m’intéresse plus a une démarche compréhensive afin de comprendre, comme son

nom I’indique, les processus marquant chez des filles, jeunes femmes ou femmes métisses.



J’ai déja effectué trois entretiens et je me rends compte de la diversité entre les récits de vie
que j’ai eu la chance d’écouter.

Au début de ma recherche, j’ai fait des hypothéses qui sont, au fur et a mesure que j’avance,
bousculees, contredites ou confirmées. C’est intéressant d’observer ce va-et-vient incessant
qui nous emmene a chaque fois sur des chemins différents en élaborant de nouvelles

hypothéses ou en les modifiant.

28 décembre 2008

Voila, je me suis entretenue avec 5 personnes de sexe féminin. Je pense m’arréter la pour la
récolte de données car mon intention n’est pas de faire une comparaison de récits de vie en
ayant un maximum de jeunes filles ou femmes interviewées. Je désire simplement entendre
difféerents récits de vie et pouvoir ainsi voir diverses manieres facons d’étre et de vivre son
métissage. Je me rends compte que chacune de ces personnes, suivant leur trajectoire de vie,

ressentent d’une maniére bien distincte leur appartenance a deux cultures.

3 janvier 2009

Je me rends compte réellement de I’évolution et des mouvements incessants qui se realisent
durant une recherche. Ma problématique de départ évolue au fil des jours, des semaines, des
différentes rencontres et des auteurs que je lis. C’est un réel enrichissement. Le simple fait
aussi d’expliquer son objet d’étude aux individus que j’interview, ce dernier se différencie de
mes premiers essais. Je me remets en question ainsi que ce qui dirige ma recherche. Sur quoi
je veux réellement me concentrer ? Quelles sont mes intentions ? La thématique d’identité
culturelle est I’idée de base sur laquelle je m’appuie pour partir dans différentes directions. De
quelle maniere, des individus de sexe féminin, vivent-ils leur appartenance a deux cultures
distinctes, précisément mi-suisse, mi-africaine ? Leurs ressentis dépendent-ils de leur vécu, de
leur parcours de vie ? Quels sont leurs sentiments par rapport & la notion de métissage ? De
quelle maniere se considérent-ils et se situent-ils par rapport a ces deux cultures ? Sont-ils
indifférents, bousculés, perturbés ou au contraire ressentent-ils de la fierté a étre de deux

cultures différentes ?



Toutes ces interrogations alimentent ma recherche ; a travers des lectures, je trouve des pistes
en mettant en paralléle les récits de vie des différentes filles ou femmes interviewées. Mais,

d’autres questions surgissent également lors de ces phases de ma recherche.

3 février 2009

Réflexion sur le rejet de notre couleur de peau et par conséquent de notre culture africaine.

Pourquoi certaines personnes noires ou metisses — comme Amina ou moi — ont ou rejettent
encore maintenant leur culture africaine, leur couleur de peau. Est-ce relié a I’histoire des
colonisations, a la traite des noires ? Ce passé est-il toujours présent et nous en ressentons

encore les conséquences aujourd’hui ou nous avons honte d’étre de couleur de peau foncée ?

5 février 2009

Il faut que je pense a prendre de la distance avec mes lectures pour effectuer un tri le mieux
possible qu’il soit. Prendre du recul avec les propos des auteurs.

Ma récolte de données théoriques touche bientdt a sa fin. Aprés avoir regroupé différentes
idées ou citations, j’effectuerai un autre tri et me focaliserais d’abord sur le métissage en
examinant les concepts qui lui sont liés, tels que I’acculturation, le multiculturalisme, etc. Ce

sera un autre travail de pointer les concepts les plus pertinents pour mon travail de recherche.

18 février 2009

Je vais commencer un stage dans un Centre de jour, a Geneve. (18.02.09) Et le formateur de
terrain que j’ai récemment rencontré s’est montré enthousiaste par rapport au fait que je sois
métisse. Une enfant du centre I’est également et rencontre de gros problémes, notamment lié
au fait qu’elle soit métisse. Jusqu’a maintenant elle rejetait sa couleur de peau et en méme
temps, ce qui est peut-&tre contradictoire, elle rejette toutes personnes travaillant dans le
centre et de peau blanche. Mon formateur de terrain se réjouit de notre rencontre pour voir
comment elle va réagir. Je ressens alors une légere appréhension. Vais-je me retrouver en

cette jeune enfant ? Vais-je revivre ce que je ressentais a son age ?



24 février 2009

Méthodologie a faire en fonction des différentes étapes, des entretiens crées et menés et de ce
que je peux en tirer.

Début du stage en Centre de jour. Rencontre avec I’enfant métisse (Guadeloupe et Suisse) :
attachement vite de I’enfant. Intriguée. Curieuse. Pose des questions sur mes origines, ma
famille, mes cheveux, etc. Veut étre avec moi souvent, dit qu’elle m’aime alors qu’elle rejette
tous les autres éducateurs et profs. Une éducatrice m’a dit qu’elle ne peut aimer plusieurs

adultes en méme temps.
Me poser les mémes questions que j’ai posées aux autres filles ??

Les entretiens ont permis de prendre de la distance avec mon vécu et de pouvoir voir et
comprendre le parcours d’autres personnes métisses.

Une autre prise de distance a ensuite été prise en lisant la théorie ou ma question principale
tout au long de ces lectures était d’arriver a mettre en lumiére la signification du métissage, ce
qui est derriére ce processus ou ce concept (scientifique) et ce qu’il enclenche.

Nécessité d’expliquer pourquoi j’ai choisi de me centrer sur les filles. Expliquer toute cette

démarche pour en arriver a me focaliser que sur les filles et femmes.

Rappd :
1) Vécu, récit de vie, expérience personnelle
1% jet : autobiographie interculturelle. Retravailler le texte, se rapprocher du « je »,
du « moi », car j’ai été trop en surface. Quelles sont les parties importantes, qu’est-
ce qu’il y a derriére. La théorie aide a analyser ce 1* jet.
I1) Distanciation nécessaire : théorie sur le métissage
I11) Demander a mon frére de faire la méme réflexion que j’ai eue, sous la méme forme.
(2°™ autobiographie interculturelle). 2 expériences différentes & I’intérieur d’une
méme famille.
IV)Distanciation : théorie sur le métissage (Laplantine, Nouss et co.)
2éme

V) Entretiens avec filles et femmes. Analyse de ces entretiens. rencontre ?

Questionnaire ouvert (Interview semi-directif.) ?



28 février 2009

Rencontre avec Mme Lemdani cette semaine. Pression pour pouvoir finir au mois de mai.
Cadre théorique a relier et mettre en texte. Tache complexe aprés un aussi gros travail
d’assemblages de données.

Poser le cadre théorique et les questions qui vont me mener a I’analyse des entretiens avec les
filles.

Titre de mémoire : Le métissage au féminin ?

10 mars 2009

Stage a La Coudraie :

Rencontre d’une enfant métisse. Elle me renvoie a ce que j’étais quand j’étais enfant : rejet de
la culture africaine ; lien direct avec I’environnement, le lien avec sa mére noire.

Récit de Blanche-Neige : une enfant métisse dit étre blanche-neige mais une autre la rattrape
vite en disant qu’elles, que nous pourrons jamais I’étre car blanche-neige est blanche. Méme

sentiment quand j’étais petite.

26 mars 2009

Inscrire au debut de I’analyse de quelle maniére s’est déroulé la rencontre entre les filles
interviewees, 1’age qu’elles ont, ce qu’elles font, etc.

Analyser avec différents points : appartenance a plusieurs pays, identité, entre, etc.

27 mars 2009

e Linda: 23 ans (mai 1986). Etudiante en droit, a I’université de Genéve. Rencontrée par
I’intermediaire d’une amie en commun. Francaise-Zairoise.

e Roxanne : 22 ans ?? Etudiante en sciences de I’éducation, & Genéve. Rencontrée dans
le cadre de nos études et de cours de danse. Suisse-Kenyane.

e Amina: 25 ans. Travaille en tant que secrétaire juridique dans une étude d'avocats.

Présentée par Roxanne. Suisse-Sénégalaise.



e Angie: 32 ans. Enseignante. Rencontrée dans le cadre de cours de salsa. Suisse-
Angolaise.
e Alice: 10 ans. Ecoliere a I’ecole de Vesenaz. Rencontrée lors d’un stage dans sa

classe, quand elle était en enfantine. Suisse-Congolaise.

28 mars 2009

Préciser que je voulais rencontrer d’autres filles vivant en Suisse, avec un pere d’Afrique
noire. Toutes sont nées en Suisse ; toutes sont d’origine suisse et africaine sauf une qui est

d’origine francaise et africaine.

Conclusion ? Introduction ?

Cette recherche sur le métissage me permet finalement d’approfondir une thématique, un
concept qui m’a souvent interpellé, bousculé et questionné. Le point de départ de ce mémoire
est aussi une volonté d’en savoir plus sur qui je suis et ce que je représente, plus pour moi-

méme que pour les autres.

27 avrif 2009

A ne pas oublier avant la reddition du mémoire :
- Changer les prénoms
- Regarder aprés chaque « : » si la citation qui suit est avec une majuscule
- Résumé du mémoire
- Table des matiéres
- Remerciements
- Annexes : entretiens, journal de mémoire, autobiographie interculturelle, entretien

avec mon frére



11.2 Mon autobiographieinterculturele

Introduction

Si je devais me présenter, voila ce que je dirai: je m'appelle Rachel Faye, je suis étudiante a
I'université de Genéve en Sciences de I'éducation, je suis sénégalo-suisse et donc métisse. |l

est important pour moi de le préciser, mais est-ce réellement nécessaire?

Mon pere africain

Mon pere ayant vécu une histoire difficile dans son pays natal a toujours repoussé le moment
de nous parler, a mon frere et moi, de ce qu’il avait traversé. A ses yeux, nous n’étions ni
assez grands ni matures et donc pas préts a ecouter son recit. Voulait-il nous protéger ou
plutdt se protéger lui-méme ? Mais de quoi ? J’ai réellement du mal a comprendre. Il y a donc
un effet contradictoire dans mes ressentis. Dans un sens, je reniais mes origines africaines et
dans I’autre, j’en voulais a mon pere qu’il ne nous dévoile pas son histoire.

Je me suis toujours sentie proche de mon pére et nous avons toujours eu une relation forte.
J’étais SA fille. Il était MON pere africain et noir. Japprécie tout particulierement une de ces

caractéristiques de la culture africaine ou le pere est trés protecteur avec sa fille.

Influence de la culture dans [a construction de sa propre personnalité

J’ai forgé ma personnalité, petit a petit, en étant sans cesse tiraillée entre mes cultures suisse
et africaine.

Mes attitudes et mes réactions refletent également cette double appartenance; ma mere me fait
souvent des remarques en me disant que I'on ressent bien qu'il y a du sang africain qui coule
dans mes veines, lorsque je demande qu'on ne me stresse pas et qu'il faut étre relax. Tandis
que dans mon travail, je suis tres organisée et perfectionniste ce qui me fait plus penser a la
culture suisse. Il est étonnant de noter, et cela me réjouit, que la culture suisse ne m'a pas
totalement envahie malgré le fait que je vive dans ce pays et que l'influence sénégalaise,

méme si elle est peu visible, est bien présente au quotidien a travers mes actions.



Ma culture africaine

- Durant ma scolarité obligatoire

La question de l'appartenance a deux cultures a toujours été présente mais j'en ai réellement
souffert et je me suis beaucoup interrogee des la fin de mes années a I'école primaire jusqu'en
fin du collége.

A I’école primaire, mon frére et moi étions les seuls enfants noirs de I’école de campagne ou
nous allions. Je m’en souviens comme si c’était hier. Cela me dérangeait méme si je nai
jamais eu ou entendu de remarques racistes au sujet de mon frére ou moi. Je me sentais
différente par rapport a toutes mes camarades. Je refusais d'accepter cette couleur de peau;
jlavais l'impression que tous les regards étaient sur moi et je ressentais que des ondes
négatives. J’ai toujours senti en moi une différence. Différence par rapport aux autres car
lorsqu’on a 8 ans, on pense souvent a étre comme ses camardes de classe pour étre inclus dans

un groupe.

Au cycle d'orientation, j'étais mal dans ma peau et trés renfermée sur moi-méme. Avec du
recul, en revoyant des vidéos de cette epoque de I’adolescence, je ne me suis pas reconnue.
Etais-je réellement comme ca, si transparente, renfermee et peu sre de moi ? Ce n’est en tout

cas pas la jeune femme que je connais aujourd’hui.

Jusqu’a la période du college, j’ai souvent ressenti ma différence culturelle comme une note
négative. Je n’en parlais jamais, ni avec mes copains ou copines et encore moins en famille.
Cela a certainement eu une influence sur mes réactions de rejet par rapport a cette culture
africaine.

Je me rappelle une amie qui me taquinait souvent en affirmant que j'étais noire et je me
souviens de ma reaction: « Non! Je ne suis pas noire! » Elle ne comprenait pas mon

entétement et en riait.

Durant mon cursus obligatoire, je n’ai jamais rencontré de personnes de méme origine ou
couleur de peau que moi. Tous étaient blancs malgré le fait que certains soient de deux
origines differentes. Est-ce était un hasard que je me fasse des amis principalement de couleur

blanche et ce méme au collége?

Je n’ai donc jamais eu de probléme d’intégration ; j’avais mon groupe d’amis avec lesquels
nous n’abordions, a mon souvenir, peu voire jamais mon appartenance a deux cultures

9



differentes. Je pratiquais beaucoup de sports, que ce soit la danse, I’athlétisme ou les agres et
je prenais un grand plaisir a jouer d’un instrument de musique, le piano. Dans tous ces
contextes, je me sentais libre et totalement autre. J’oubliais qui j’étais, mes origines et ma
couleur de peau. Je révais d’étre la premiere athléte suisse et noire a fouler le sol international

pour de grandes manifestations.

- Undéclic

Un déclic a eu lieu lors de ma neuviéme annee au cycle d’orientation. Mon enseignante de
francais a alors demandé a la classe de faire un petit travail sur une personne de notre choix en
relatant son parcours, son vécu et ses expériences passées et du moment. Cette personne ne
pouvait, cependant, pas étre choisie au hasard : elle serait, a nos yeux, un héros. J’ai alors
choisi mon pére. Le choix pour moi était évident.

J’ai tout de suite su que j’étais préte a ecouter le récit de mon pére et a partager son histoire
avant que nous rentrions dans sa vie.

C’est alors la premiére fois que mon pére m’a parlé de lui et de sa vie africaine. J’étais émue
et fascinée. Il était difficile pour moi de me dire que la personne qui se racontait était le
personnage principal de I'histoire. C’est comme si mon pére avait eu deux vies et enfin, je
pouvais connaitre cette premiere qui est a la base de tous mes questionnements. J’étais
heureuse et me sentais privilégiée que mon pere et moi, nous nous retrouvions en téte a téte

pour parler des rencontres, de ses expériences, ses joies, ses peines et ses souffrances.

- Comme unedifférence
Cela me géne de I’écrire, mais je ressentais comme une honte a étre noire. Je crois que le fait
d’étre de deux origines ne me dérangeait pas, dans le contexte scolaire et mes activités
extrascolaires, du moins. Mais le fait que cela se voit autant par la couleur metissée de ma
peau, me perturbait beaucoup. Ma différence se voyait tant. J’aurai voulu étre plus discrete :
étre blanche.

Aujourd’hui encore, j’ai des réflexes qui heureusement tendent a disparaitre, petit a petit. Il
m’arrive parfois, lorsque je suis a la montagne, dans les téléphériques, d’observer si mon pere,
mon fréere et moi sommes les seules personnes de couleur. Comme c’est souvent le cas, je
prends I’habitude et cela ne me touche plus. Mais quelques années auparavant, cela me génait
réellement d’étre la seule meétisse dans un lieu aussi fermé. Je ne me sentais pas a I’aise et

j’avais I’impression que toutes les personnes présentes autour de moi notaient cette différence.

10



Le fait est que la plupart du temps, je n'assume pas d'étre métissee et cette différence entraine
une peur ; peur de ne pas étre acceptée au prées de personnes car je suis mi blanche-mi noire. Il
m'est arrivé de ressentir une grande appréhension lorsqu'on me présente aupres de nouvelles
personnes. Lorsque j'arrive dans une nouvelle école, je m'interroge toujours si je vais étre la
seule enseignante de couleur. Je n'ai encore jamais rencontré d'enseignant noir ou métis. Par
exemple, lorsque j'apprends par l'intermédiaire d'une amie qu'elle connait tel ou tel enseignant
dans une école ou je vais et que cette derniére I'a aidée a trouver un logement au Burkina
Faso, je m'imagine forcément que cette personne n'est pas blanche de peau. Quelle déception
lorsque je la rencontre et que je découvre qu'elle n'est ni noire ni metisse.

Pourquoi suis-je autant en attente? Je pense que cela me rassurerait d'étre dans une école ou
les enseignants sont de différentes cultures et de savoir de quelle maniére ils ont été acceptés

par leurs collegues et les parents des éléves.

- Comme un enrichissement

Avec le temps, les rencontres que jai pu faire et les différentes expériences vécues
quotidiennement, cela m'amene a voir d'une autre maniére mon appartenance a la culture
sénegalaise. Mon entourage au niveau amical est trés ouvert a cette culture africaine et mon
pays d'origine. lls envient ma couleur de peau, alors que j'ai passé les 15 premieres années de
ma vie a la détester. Ce n'est alors pas facile de changer totalement de point de vue et d'en
avoir un différent. Lorsque je dis que je suis d'origine sénegalaise, les différentes personnes
que je rencontre souligne la beauté du pays et loue leur maniere de vivre. J'ose désormais dire
que je suisse et sénégalaise. C'est désormais un point que je mets en avant et dont je n'ai pas
honte.

En classe, lors de stages ou de remplacements, les enfants sont curieux de connaitre d'ou je
viens et me posent des questions sur cette région africaine. J'ai da plaisir et je suis fiere d'en
parler.

J'ai derniérement fait un stage dans une classe de 2P, ou j'ai commencé a lire aux éleves un
livre pris au hasard dans la bibliothéque de la classe. J'ai découvert, au méme rythme que les
enfants, cette histoire parlant d'une jeune fille africaine, qui dans la cadre d'une piece de
théétre avec sa classe, obtient le rdle du personnage principal, la Belle au bois dormant. Jiai
craint que les éleves fassent une remarque, pensant que j'avais choisi exprées ce livre mais ils
étaient intéressés par I'histoire et ne s'arrétaient pas a la question de la couleur de peau. Je leur
alors demandé ce qui changeait de I'histoire originale de la Belle au Bois dormant; ils ont bien

srs tous notés qu'elle était en realité blanche mais qu'est-ce que ¢a change réellement?

11



Durant ce méme stage, une maman d'éleve m'a méme félicité en soulignant le travail que je
faisais avec la classe et me demandant si je pouvais venir I'année prochaine enseigner dans
cette école. J'ai été touchée car non seulement mon travail était reconnu mais également car il

n'a pas du tout été question de mon origine et de ma différence de couleur de peau.

C'est a l'université ou je me suis rapprochée d'une étudiante d'origine kényane. C'est la
premiére fois ou je parviens a me lier d'amitié avec une personne de méme couleur que moi.
Nous parlons souvent de nos deux origines; nous sommes toutes les deux a la recherche de
réponses a des questions liés a cette double appartenance. Mais de maniére bien semblable.
Cette amie veut prendre une année sabbatique pour vivre au Kenya et y apprendre la langue.
Elle, contrairement a moi, n'a jamais eu un réel conflit avec sa culture africaine et a toujours
été fiere d'étre métisse. Elle a duailleurs été tres étonnée lorsque je lui ai raconté mes
difficultés a accepter ma couleur de peau. Elle ne comprenait pas comment j'ai pu rejeter cette
culture si riche.

Je fais également depuis deux ans de la danse africaine ce qui était encore impensable il y a
plusieurs annees en arriere ne voulant absolument pas étre en relation avec quoique ce soit me
rappelant ma culture d'origine.

Ces deux nouveaux points signifient-t-ils, sont-ils des preuves que je me suis ouverte a la

culture africaine et que je parviens finalement a lI'accepter?

A la recherche d'un "chez moi”

En Suisse, a Geneve, j’ai donc mis du temps a me sentir chez moi. Cette différence de couleur
de peau prenait une place si importante dans mon quotidien.
J’aimais les voyages que nous faisions a I’étranger avec mes parents, que ce soit a Cuba ou en
République Dominicaine. J’y trouvais une population "comme moi™ et qui nous prenait, mon
frere et moi, pour des locaux. J’aimais ce sentiment. Je me sentais a I’aise avec cette couleur
de peau métissée. Je plaignais méme ma meére, ayant une peau blanche, de se retrouver dans
un pays métissé ; je m’étonnais de la voir si rayonnante. Pourquoi cela ne la dérangeait-elle
pas d'étre "si "différente ?
Je n’avais donc qu’une hate, c’était d’aller au Sénégal. Les gens verraient que je suis un peu
comme eux. Je ne sentirais pas tous ces regards interrogateurs : mais d’ou vient-elle cette
jeune femme ?
Souvent lorsque je rencontre quelqu’un, une question qui vient assez rapidement est la
suivante : « d’ou viens-tu ?» Alors souvent, je réponds simplement que je suis née en Suisse.
12



Mais forcément, les gens sont curieux et me demandent : « mais de quelle origine es-tu ? »
C'est alors toujours un challenge de deviner d’ou je viens et j’entends alors: Brésil ?
Républigue Dominicaine ? Cuba ? lle Maurice ? lle de la Réunion ? Mais, étonnamment, ils
ne disent jamais Sénégal. Lorsque je dis mon pays d'origine, ils s’exclament : « Mais non !
Sénégal ! Je n'aurai jamais pensé ! Tu n’as pas vraiment les traits d'une senégalaise ! » Alors
lorsque je rencontre des sénégalais, la réaction est encore plus forte. C'est seulement au
moment ou je dis mon nom de famille qu'ils me croient mais n'en reviennent toujours pas. Ces
discussions me vexent et je les évite. Certains pourtant me disent que c'est un point positif car
je suis une personne multiculturelle et internationale. Je n'arrive pas encore reellement a le

voir de cette maniére mais il est certain que cela m'éviterait des moments d'énervement.

- Mon voyage sur terre senégalaise
Dans le cadre d’un cours a I’université, Gestion de projet, j’étais ameneée a trouver une classe
qui m’accueillerait pour réaliser un projet. Nous avions la possibilité de faire ce stage a
I’étranger, ce qui m’intéressait énormeément. L’envie de partir au Sénégal m’est venue
rapidement. Je me suis dit que ce serait justement I’occasion de découvrir enfin mon pays et
surtout ma famille. J’ai commencé a entreprendre des démarches en contactant une cousine
africaine étudiant a Lyon qui m’a dit pouvoir faire le lien assez facilement entre le Sénégal et
moi.
J’avais, au début, pensé partir seule. Je me disais que ce voyage, je voulais le faire pour moi,
pour compléter mon arbre généalogique et connaitre mes racines africaines. Mon entourage
m’a cependant déconseillé de partir seule, anticipant certainement les réactions que pourrait
créer ma venue au Senégal et les émotions intenses qui allaient s’en dégager.
Deux amies étudiantes de la méme volée en Science de I’éducation ont été tres intéressées par
I’idee d’aller dans une classe sénégalaise faire ce stage.
Je partais donc ravie et étonnamment avec peu d’anxiété et d’appréhension. Je pense que je ne
réalisais pas réellement que j’allais a la découverte d’une partie de moi et de mon pére.
Mais une fois sur place, tout est allé trés vite. Je rencontrais chaque jour un ou plusieurs
membres de ma famille et récoltais les pleurs et les cris de joie provoquée par ma venue.
Certains me considéraient tel un miracle alors que pour moi, la plupart était des étrangers. lls
me prenaient dans leurs bras, me touchaient et me parlaient dans des langues que
malheureusement je ne comprenais pas, le wolof ou le sérére. Mon pere n'étant pas revenu
depuis plus de 30 ans, certaines personnes qui l'avaient connu étant jeune, pensaient qu'il était

décédé des suites de sa maladie. Alors en me voyant, tout un passé a resurgi; je leur ai montré

13



des photos de ma famille et ils n'en croyaient pas leurs yeux de voir mon pére entouré de ses

proches. Ils étaient tres émus en voyant ce que mon pére avait pu construire.

Je m suis sentie oppressée a des moments. On me regardait avec des yeux remplis d'émotions
et d'étonnement que ce soit au sein de ma famille ou lorsque nous marchions dans les rues. Je
retrouvais ce que j'avais pu ressentir a Genéve. Ne voyaient-ils pas que j'étais "comme eux",
c'est-a-dire, africaine? Je pensais que j'allais enfin me sentir chez moi et pouvoir me fondre
dans la masse puisque j'étais dans une population métissée ou noire. Et non, je me trompais.
La population ne faisait pas la différence entre mes amies, blanches de peau donc, et moi. lls
nous appelaient les «toubab» ce qui signifie blanc en sérére. Ils nous mettaient dans une
méme catégorie. J'étais perturbée a I'idée que dans mon pays d'origine, ils me prennent
réellement pour une étrangére. Ce n'est absolument pas ce a quoi je m'attendais.

En Suisse, je me sens parfois étrangére et peu a l'aise en me focalisant sur ma couleur de peau
et au Sénégal, la population me met dans la catégorie toubab. Ai-je réellement un chez moi

alors? Ou est-il? Y a-t-il un endroit ou je me sentirais réellement a l'aise?

Mon frere
On me dit souvent que je n'ai pas réellement les traits d'une sénégalaise. Mon frere, Florian,
est dans le méme cas; les gens le prennent pour un indou. Mais cela n’a pas I’air de le

déranger absolument pas et il en rigole méme.

Ma meére m’a derniérement rappelé un épisode qui s’était déroulé lorsque mon frére était en
4P. Son enseignante avait été étonnée d’une remarque de Florian lors d’une seéance
d’éducation physique. Il lui avait dit en la regardant droit dans les yeux : « ce qui est sdr, c’est
gue moi, je suis meétis ! »

Florian a d0 effectuer le méme travail que j'ai fait en derniére année du cycle d'orientation sur
le récit d'une personne que je considérais comme un héros. Voyant que mon travail avait regu
un tres bon résultat, il a simplement voulu reproduire ce que j’avais fait. Mais n’aurait-il pas
voulu que notre pére lui raconte la premiére partie de sa vie ? N’en ressentait-il pas le besoin ?

Ou n'avait-il peut-étre pas envie d'affronter ce regard de mon pére rempli d’émotions ?

14



11.3 Entretien avec mon fréere

Terappellestu qu’al’ école primaire nous éions les seuls enfants de couleurs de I’ école ?

Celat’a-t-il dérange?

Fabrice : Oui, je m’en souviens bien. Mais ¢ca me dérangeait pas vraiment. Je faisais pas
attention a ca.

Et dansla suite deta scolarité, as-tu rencontr € des per sonnes metisses ?

Fabrice : Au cycle, je crois que j’étais toujours le seul black... Enfin, je suis pas sdr. Je crois
que je me rendais pas trop compte si j’étais le seul métis. Ca ne m’a pas trop
perturbé ; ca ne m’est méme pas resté en téte.

Ton cercled’ amis était alors compose de per sonnes blanches majoritairement...

Fabrice : Oui, je me suis fait pas mal d’amis blancs. Mais j’ai quand méme rencontré des
black, méme maintenant j’ai aussi des amis black. Mais je fais pas vraiment attention
a la couleur de la personne ; c’est pas ce que je regarde chez quelqu’un en tout cas. Je
Vois tout de suite si je vais m’entendre avec la personne qu’elle soit blanche, noire,
jaune, etc.

Avec tesamis, est-ce que celavous arrive de parler devosorigines?

Fabrice : Non pas vraiment...en fait, on parle quasiment jamais des différentes origines. Moi

je parle jamais du Sénégal en tout cas avec mes potes.

Lorsque quejetedisbicultuturelle, suisse-africain, a quoi cela tefait-il penser ?

Fabrice : Noir - blanc ; chaud — froid. (Il rigole)

Tesenstu plusafricain que suisse ou vice-versa ?

Fabrice : Je me sens comme un Suisse bronzé. Pour moi, je suis suisse a 100% car je connais
que ce pays. Je connais en tout cas trés mal le Sénégal, voire pas du tout. Je suis

suisse méme dans ma maniére d’étre.

Souvent lorsque tu rencontres de nouvelles personnes, elles essayent de deviner d’ou tu

viens, elles pensent que tu es d'origine indoue. Que ressens-tu a ce moment-la ? Te sens-

tu vexé ou cela tefait-il sourire?

Fabrice : Alors j’aime pas du tout qu’on me dise ¢a. Il me semble que j’ai pas une téte
d’indou, non ?! Je préfere qu’on ne voie pas ce détail. Pour moi, étre black, c’est un

détail. J’aimerais qu’on me voie moi... Pour moi, je suis Florian avant tout.

15



Comment geres-tu ta biculturalité danston quotidien ? Cela te pose-t-il des problémes ?

Fabrice : Non, ¢a me pose pas vraiment de probleme. Une fois, au hockey, un adversaire
m’avait insulté. J’avais recu des insultes racistes. Mais ¢a m’avait juste trop énervé ;
ca ne m’avait pas vraiment blessé plus que ca. J’ai continué mon match apres, et je
me suis bien défoulé et ma colére est passée.

Que ressenstu a ére métisse? Cela t’interroge-t-il ? Te rgouit-il ? Ou te laisse-t-il

indifférent ?

Fabrice : Je suis plut6t content car comme je suis métis on peut pas vraiment tout de suite
savoir d’ou je viens. Tout le monde se demande d’ou je viens et les gens se posent
des questions ; je trouve ¢a marrant.

Qu’'est-cequetu leur répondsalors?

Fabrice : Ben...Je leur dis que...Je suis ni vraiment I’un ni vraiment I’autre, ni vraiment noir,

ni vraiment blanc. Ca entraine des questions et des discussions intéressantes.

Astu envie, ressenstu le besoin de découvrir ton pays d’origine ainsi que toute ta
famille africaine ?
Fabrice : Oui bien sdr, ce sera sGrement trés intéressant.
Mais ce n’est pas vraiment un besoin ou un manque sinon j’y serais deja allé. Mais
comme avec papa on n’en parle jamais, je ne m’en suis tout simplement pas
intéresse.
Pour I’instant, je n’ai pas de regrets d’y avoir jamais été car je connais pas.

16



11.4 Entretien avec Roxanne

Jevaiscommencer par tedemander si tu esnée a Geneve ?

Roxanne : Oui, je suis née a Geneve.

Raconte-moi d’ou tu viens, quelles sont tesorigines...

Roxanne : Ma meére est née a Adelboden, en Suisse allemande, et mon pére vient du Kenya,
tout prés de la cote. Ils se sont rencontres a Genéve et moi je suis née a Geneve.

Donc tu as passe toute ta scolarité obligatoire a Geneve...

Roxanne : Oui, j’ai fait tout ici.

Dansquéd quartier étaistu ?

Roxanne : Durant toute ma scolarité, enfin, enfantine, primaire et cycle, j’étais a Meyrin. Et

apres, pour le collége, je me suis rapproché de la ville, et j’étais a Rousseau.

Gar des-tu des bons souvenirs de ces moments passés a |’ école ?

Roxanne : Alors...en enfantine et en primaire, c’est des périodes dont je me souviens pas
vraiment ; en tout cas s’il y a eu des mauvais moments, ils ne sont pas restés graves
dans ma téte. Au cycle... (elle réfléchit) j’ai un peu moins de souvenirs...ouais, je
me rappelle un peu moins des anecdotes de I’école primaire. Je n’ai pas de récits
dramatiques. Et au college, oui, je crois que j’ai trop adoré le collége.

Pour quoi est-ce quetu astrop adoréle college ?

Roxanne : Alors quand j’y étais, je détestais. (elle rigole) Je n’aimais pas y aller.

Qu’est-cequetu n’aimaispas ?

Roxanne : Je trouvais qu’il y avait tout le temps beaucoup trop de travail a faire, les profs ne
me convenaient pas, il y avait des gens que je n’avais pas forcément envie de voir.
J’ai seulement aimé le collége pour les gens que j’ai rencontrés et le groupe de
copines qu’on était. Avec quelques de copines, on est carrément parties en voyage a
I’lle Maurice. C’était I’été de la troisieme a la quatrieme ; c’était vraiment trop
cool.

Le groupe de copines avec qui tu éais au college, tu ne les connaissais donc pas

d’avant ?

Roxanne : Alors, Angelique, je I’ai connue avant, a I’école primaire. Vlora, du cycle. Et

Amélia et Shubra, je les ai connues au college.

17



Par mi ce groupe defilles, y en a-t-elles qui ont des origines autres que suisses ?
Roxanne : Oui, Angélique.

Avec Angélique quet’as connu al’école primaire, vous avez le méme age ?
Roxanne : Oui, on a le méme age. On a été des la 4P dans la méme classe.

Et d'ou vient-dle ?

Roxanne : Elle est rwandaise. Elle est née ici, a Genéve, mais elle est de deux parents

rwandais.

Que ce soit a I’école primaire, au cycle, au college ou a I'uni, te rappellestu s les

personnes que tu cbtoyais ou cotoies toujours étaient ou sont d’origines culturelles

diverses?

Roxanne : En tout cas, en enfantine, si je me rappelle bien, j’étais la seule personne métissée.

Et il y avait une noire si je me souviens bien. Et a I’école primaire aussi, ¢’était plus
des personnes soit italienne, espagnole, portugaise, kosovars. Et apres, il y a eu
Angélique en 4P, donc on était les deux seules et je crois dans la classe paralléle, il
devait y avoir une indienne ; mais ce n’était pas forcément nos amis. Et du coup,
j’étais plus avec des personnes d’origine européenne. J’ai pas non plus vachement
affirmé...je n’ai pas revendiqué mon appartenance a la communauté noire. Mais
c’est venu plus tard, en fait. Quand j’étais petite, j’étais vachement plus a me dire :
« Oh, j’aimerais des cheveux lisses, des cheveux qui tombent et quoi soient longs. »

Ca m’embétait quoi.

Du fait d’étre la seule personne métisse a I’ école primaire, comme tu dis, qu’ est-ce que

catefaisait ? Celate perturbait-il ? Te dérangeait-il ?

Roxanne : Alors ¢ca me faisait rien car j’étais toujours bien intégrée aux autres, je rigolais avec

tout le monde, je n’avais pas probleme avec mes amis. Mais par exemple, au
moment ou on commence & avoir des petits amoureux, et tout ¢a, je sentais que les
garcons allaient plus vers ce qu’ils leur ressemblaient ; et un peu moins vers les
gens comme moi, qui serait de peau metissée ou la peau plus foncée, de style aussi
indienne. Mais t’es pas marginalisée quand méme, ce n’est pas comme Si aux
booms on dansait jamais mais voila....je le sentais comme ¢a. Mais ce n’était pas
au point ou je me disais que j’avais plus envie d’aller a I’école. Donc, c’était un

constat, mais pas un constat qui me faisait peur.

18



Et ensuite, aprés I’école primaire, est-ce qu’il y a eu d’autres rencontres avec des

per sonnes métissées ou de peau foncée ?

Roxanne : Au cycle, non pas vraiment, j’ai peut-étre rencontré une personne black, mais sinon
j’étais toujours avec Angelique. Mais sinon, en dehors de I’école, j’ai rencontré
mon amie Aminata. Ca c’était par mon pere, car il connaissait sa maman. Au début,
on se détestait, et ensuite on s’est lié d’amitié. C’est quand on est parti au Kenya
qu’on est devenu amie. Parce qu’ils étaient aussi la-bas dans le méme hétel que
nous. A ce moment-la, je me suis peut-étre plus rapprochée de ma culture, mais
elle, elle n’était pas a fond la-dedans. On se disait : « Ah ce serait bien qu’il y ait un
pays que pour les métis, parce qu’on les trouvait beaux. » (elle rigole) On se disait
qu’ils auraient le droit d’avoir un passeport et puis les autres, non.

A cemoment-latu ascommencéat’intéresser ataculture...

Roxanne : Oui, je pense que c’est aussi parce que j’habitais avec ma maman. Mes parents se
sont divorcés et puis a I’école primaire et au cycle, ¢a, ¢a ne jouait pas trop. Mes
parents s’entendaient pas, il y avait des conflits, j’étais obligée d’aller un week-end
sur deux chez mon pére alors que je n’avais pas vraiment envie. Je ne sais
pas...mais je me suis jamais dit : « Maintenant, je dois m’intéresser a ma culture ! »
Mais je pense que ¢a vient aussi du fait que tu sois proche ou pas avec tes parents.
Et aprés vers I’époque du college, mes parents sont devenus plus proches, et ca
s’est apaise, on fétait les Noél ensemble, on se voyait, etc. Ah mais attends... (elle
réfléchit) Ah oui ! Au cycle, j’étais déja partie au Kenya avec mon pere. Donc, j’ai
vachement adoré, je voulais retourner la-bas, mais je me disais pas: « Faut que
j’aie un rapprochement avec ma culture. » Je ne sais pas mais c’est vrai que quand
t’es a I’école primaire, les enfants, ils s’en fichent, non ?! Les petits enfants, je veux
dire. J’aurais plutot eu envie d’étre comme tout le monde, plutét que d’étre un peu
différente et tout. Et puis aprés, ¢a a changé. Au collége, en tout cas, je me rappelle
que j’étais vachement contente d’étre métisse, d’avoir un papa qui vient du Kenya
et ma mere est suisse allemande. Mais sans jamais renier le fait d’étre suisse
allemande non plus.

Tu saurais expliquer pourquoi ce changement...

Roxanne : Mmm...je pense qu’en grandissant on realise qui on est et on a envie de s’affirmer
et puis de savoir d’ou I’on vient. Enfin, moi je trouve que ce n’est pas facile d’étre
métis. Alors oui, le fait d’étre métis c’est vachement beau, c’est enrichissant, et tout

ca, mais ce n’est pas facile non plus. Je pense que quand tu es métis, sauf si tu as

19



des parents qui vivent avec toi et qui te transmettent chacun la culture...leur culture
personnelle de maniere égale, je trouve que c’est difficile.... (elle réfléchit)....de
connaitre les deux cultures aussi bien I’une que I’autre. Apres, ¢ca dépend aussi de
ton envie, je ne sais pas...quelle relation tu as avec tes parents, a quelle frequence
on retourne dans les pays d’origine, ou le lieu d’origine de nos parents, etc. Est-ce
qu’on parle la langue ou pas. Moi, personnellement, je ne parle pas...enfin, je parle
le suisse allemand, et j’habite en Suisse et que méme si j’habite & Geneve, je sais
que c’est pas du tout pareil qu’a Adelboden. Je connais bien Adelboden, j’y vais
chaque année. Méme avant, on y allait deux ou trois fois par année. Je connais bien
et je sais que quand je veux, je peux Yy retourner; je saurais parler, je saurais
m’adapter, etc. Mais comme pour le Kenya, je ne sais pas parler la langue, c’est
plus compliqué. Et donc, I’année prochaine, je vais faire une année sabbatique et je
vais aller la-bas. Voila, c’est mon projet personnel.

Tu asbesoin d’aller |a-bas, tu asbesoin d'y aller toute seule...

Roxanne : Toute seule, alors je ne crois pas forcément, mais j’ai besoin de rester un moment
la-bas, pour apprendre le swahili, et puis méme apres, si je I’utilise pas, rien que le
fait de savoir que je suis allée quelques moi la-bas, pour voir, pour m’imprégner de
la culture, un peu plus que pendant les vacances. Ce ne sera pas forcément ce que

mon pére m’aura transmis.

Commetu ledisaisavant, c'est au cycle quet’asfait ton premier voyage au Kenya...

Roxanne : Oui, je crois bien. Bon, j’avais été quand j’étais toute petite, avec mon pere et ma
meére, mais je m’en souviens plus. Mes parents sont aussi allés souvent la-bas
ensemble. Mes parents se sont ensuite divorcés quand j’avais quatre ans et donc la,
je ne suis plus retournée mais j’allais voir mon pére freguemment et il m’a transmis
un peu des brides de cultures. Il m’a appris plein de petits trucs sur la culture
kenyane mais depuis ici. Et ensuite, je suis partie une premiere fois, oui, c’était au
cycle et mon frere devait étre a I’école primaire. Et la, on est parti mon pére, mon
demi-frere, mon frére, ma belle-mere et moi. Ma belle-mére, elle est restée une ou
deux semaines et ensuite on est resté que nous. Et apres ¢a, on allait frequemment
chaque année, chaque été.

Donc, vous avez des contacts avec la famille deton pereau Kenya...

Roxanne : Oui, mais ils ne parlent pas anglais. On a un contact assez limité. Ouais, ben,

disons qu’on allait lui rendre visite, chez lui, mais évidemment, mon pére et mon

20



grand-pere parlaient ensemble. Mais méme si on ne peut pas parler, il y a de
I’affection. Je me réjouissais d’y aller.

Comment vis-tu le fait que tu as de la famille au Kenya, que tu as |’occasion de les voir

mais quetu ne peux pasparler avec eux ?

Roxanne : Je ne me sens pas frustrée parce que je ne connais pas la langue, parce que je sais
que j’ai I’occasion d’aller I’apprendre si j’en ai envie ; donc ¢a ne dépend que de
moi. Maintenant, je me dis que ¢a aurait facilité les choses si ma mere m’avait parlé
en suisse allemand et si mon pere m’avait parlé en swahili. Mais bon voila, c’est
comme ¢a, maintenant a moi de savoir ce que je veux. Je peux ne pas y aller non
plus, au Kenya ; parce que la-bas, on parle anglais et je me débrouille. Mais, il y a
juste mon grand-pére, qui habite en dehors de la ville...en plus comme c’est des
personnes agées, ils ne savent pas parler anglais. Mais c’est vrai que mon oncle, il
sait parler anglais, donc ¢a, ¢a facilite aussi. Il peut traduire si j’ai envie de dire un
truc. (Elle réfléchit) Oui, si je parlais swahili, ¢a faciliterait, mais je ne me sens pas
frustrée, en tous les cas.

Tu aston oncle et ton grand-pére qui vivent au Kenya ; mais avec le reste de la famille,

vous n’avez pas de contacts ?

Roxanne : Il y a aussi d’autres membres de la famille, mais on n’est pas trés lié. En fait, quand
on va au Kenya, c’est en partie pour voir mon grand-pere et mon oncle. Avec les
autres fréres de mon pere, on s’est un peu éloigné, donc on les voit comme ¢a.

Tu asalorsdes cousinsquetu ne connaispas...

Roxanne : Non, je ne les connais pas. Mais si on se voit, c’est pour profiter de me demander
un Ipod ou autre, alors je n’ai pas envie de ce genre de relation.

Quelle relation entretiens-tu avec ton pére, maintenant ? En écoutant ton récit, j’ai le

sentiment que ¢a a évolué...

Roxanne : J’ai une tres bonne relation avec mon pere. On est vachement complices et je pense
qu’on I’a toujours éte. Et quand j’étais petite, quand il y a eu le divorce, j’étais
hyper proche de lui ; j’étais encore trés attachée a mon papa. Apres ¢a s’est un peu
dégradé avec tout ce qui s’est passé durant le divorce et tout ¢ca. Donc, pendant un
long moment on s’est pas trop vu...mais je m’en souviens pas...c’est comme
si...c’est comme si j’avais tout effacé de ma mémoire. On n’est pas fusionnel,
mais...je ne sais pas...si, par exemple, je dois annoncer un truc a mon pere et que je

sais que ¢a ne va pas lui plaire, ¢ca va ma travailler, etc. Lui et moi on a une relation

21



particuliére ; je pourrais dire qu’elle est plus forte qu’entre lui et mes freres et
sceurs. Oui, lui et moi, on a un truc particulier...tous les deux...enfin, oui, c’est
mon peére.

Est-ce queton pérevit a Geneve ?

Roxanne : Oui, il vit a Geneve. Il vit méme a Meyrin, maintenant. Vu qu’il vivait aux Paquis
auparavant et que maintenant il voulait étre plus pres de nous.

Tu levois souvent ?

Roxanne : Ah oui, je peux aller le voir quand je veux.

Et puisavec ta maman, ¢a se passe comment ?

Roxanne : Ca se passe bien maintenant mais ¢a n’a pas toujours bien été parce que j’habite
avec elle, donc ¢a n’a pas toujours été facile. J’étais vachement plus en conflit avec
ma mere qu’avec mon pere, bien évidemment. Avec mon pere, il me disait un
truc...en fait, non il n’avait méme pas besoin de le dire...En méme temps, quand
j’allais chez lui, ce n’était pas pour avoir des disputes. Mais avec ma mere, vu que
je vivais avec elle, ¢’était beaucoup plus tendu, des fois ; on ne s’entendait pas trop.
Mais maintenant, depuis que je lui parle de tout, depuis trois ans environ, je lui
raconte plein de trucs. Et disons que quand je ne la vois pas et que je ne peux pas
lui raconter un truc, elle me manque. Je me réjouis de lui raconter et elle, elle se
réjouit d’écouter mes histoires, d’écouter ce qui s’est passé durant ma journée, etc.
Donc, non, maintenant je m’entends trop bien avec ma meére, on est sur la méme
longueur d’onde. Et avec mon pére, je m’entends aussi tres bien, mais ce n’est pas

pareil.

Si jetedemandaisdetedécrire, qu’est-ce quetu medirais?

Roxanne : Alors je dirais que j’aime rigoler, je suis assez ouverte, j’aime manger, j’aime
voyager. Je pense que si je devais me décrire a une personne qui ne me voyait pas,
je lui dirais que je suis métisse et que je suis originaire de la Suisse alémanique et
du Kenya.

Donc, tu préciserais quetu es métisse...

Roxanne : Oui, je pense que ca fait partie de moi. Je le précise souvent, d’ailleurs et j’aime

bien le préciser.

22



Rencontres-tu parfois des personnesintriguées et qui te questionnent sur tesorigines ?

Roxanne : Alors oui, des fois, quand je dis que je suisse allemande...si on pose la question qui
est suisse allemande dans la salle, et que je léve la main, si on voit que je suis
colorée, les gens vont forcément me dire : « Oui, mais bon tu viens d’ou vraiment ?
Il n’y apas que ¢a. »

On te pose alors souvent la question de ta provenance...

Roxanne : Ouais assez souvent. Les gens tentent de deviner et disent que je viens du Brésil,
les iles, etc.

Est-ce que cate dérange cejeu de devinettes sur tesorigines ?

Roxanne : Alors pas du tout. Apres je rectifie et je dis de quelle origine je suis. Alors non, je

n’ai vraiment pas de soucis avec ¢a.

Tu m’'asdit avant que tu n’avais jamais eu des difficultés d’intégration ou de problémes
liésau racisme?
Roxanne : Moi, jamais mais je connais des gens qui en ont eu ; mais c’est des personnes bien

plus agées.

Nous parlions avant du fait d’ére de deux origines différentes et le fait de jongler entre

cesdeux. Toi, te sens-tu appartenir plusal’unequ’al’autre?

Roxanne : Je deteste cette question. On me la pose souvent et je ne sais jamais quoi répondre.
Je pourrais dire que pour certaines choses, j’ai un état d’esprit qui appartient plutot
a une culture africaine. De I'autre c6té, je me qualifierais plus de suisse dans ma
maniere de penser. Mais on entend toujours les gens dire que quand on est métis, on
a "le cul entre deux chaises”. Mais quand je suis au Kenya, on va dire de moi que je
suis blanche et quand je suis ici, on me dit que je suis noire. Mais en fait...enfin,
moi, je ne dis jamais que j’ai "le cul entre deux chaises" parce que je sais qui je suis
et je n’ai pas besoin que quelqu’un me dise que je suis noire ou que je suis blanche ;
je m’en fiche, en réalité. Et moli, je me sens...je sais que je suis née, ici, a Genéve et
je sais que Genéve, ce n’est pas mes origines. Mes origines, elles sont suisse
alémanique et kenyane.
Il y a certains points qui font que c’est dommage que je ne connaisse pas chaque
culture aussi bien que l’autre mais si je devais dire que je suis plus suisse
qu’africaine, je dirais...je ne sais pas...je dirais simplement que je suis moi, que je

suis les deux en méme temps et le fait d’étre les deux en méme temps, ¢ca me

23



constitue moi. Mais je ne pourrais pas dissocier car j’ai I’impression que ¢a se

mélange et que c’est comme ca.

Par rapport a ton projet I’année prochaine, tu as I’intention de partir quatre mois au

Kenya ?

Roxanne : Oui, je voulais partir...je me laisse une durée de quatre mois, je n’ai pas envie de
partir plus longtemps, vu que j’ai aussi envie de faire un long remplacement avant
et gagner des sous, et ensuite de partir. Je pense que je partirais aux alentours du
mois de janvier jusqu’a mars, avril. Dans un premier temps, j’irais dans une école
pour apprendre le swahili ; parce que si je vais la-bas et que je me dis que je vais
I’apprendre dans la rue, de toute fagon en quatre mois, j’ai largement le temps de
I’apprendre. Mais ¢a ne marcherait pas, car j’aurais toujours envie de parler anglais,
c’est plus simple. Donc, je vais aller dans une école et prendre des cours et a cote,
je voulais faire quelque chose qui m’intéresse, m’investir dans un projet pour le
développement ou en rapport a I’éducation. Au début janvier, je vais partir deux
semaines pour voir quelles sont les possibilités. Et si je vois qu’il y n’a pas trop de
possibilités parce que je ne parle pas swahili, et qu’il n’y a rien de constructif que je
puisse faire, j’irais deux mois juste pour la langue.

Tu vasloger chez tafamille?

Roxanne : Non, je n’ai pas envie. J’ai envie de....non j’ai pas envie car ce coté...D’abord, j’ai
pas envie dans un premier temps, car mon grand-pére, il habite trop loin, trop
excentré de la ville. Et pour une fois, j’avais quand méme envie de visiter la ville
parce que quand je viens en vacances, je suis éloignée, vers la céte. Et surtout, j’ai
vraiment envie de faire les choses par mes propres moyens et non dépendre de
quelqu’un. Et admettons que je travaille dans un orphelinat, je préfére rester et
dormir a I’orphelinat ; et que quand j’ai envie d’aller voir ma famille que je puisse y
aller mais sans me sentir obligé d’étre tout le temps chez eux, de me sentir
enfermée et de devoir rendre des comptes a quelqu’un. Parce que je sais que si je
vais chez mon grand-pere, ¢a va se passer comme ¢a et je ne pourrais pas faire ce

que je veux. Et j’ai quand méme été élevée en Suisse, ol on a une certaine liberté.

24



Une autre question : est-ce qu’avec tes amis qui viennent de différentes cultures, vous

parlez souvent de vos provenances, devos paysd’origine, du fait d’é&re métis ?

Roxanne : Des fois...des fois, mais ce sont des petites choses qui sortent avec tout ce qui se
passe autour de nous. Une amie pourra parler du Rwanda quand il y a quelque
chose qui lui fait penser a son pays d’origine. On est assez intéressé les uns par
rapport aux autres. Alors oui on en parle, mais comme je pourrais en parler avec

n’importe qui.

Voaila, nous arrivons a la fin de I’entretien. Je te remercie d’avoir pris le temps pour

cette discussion.
Roxanne : C’était avec plaisir.

25



11.5 Entretien avec Amina

Jevaiste demander tout d’abord de me raconter ton parcoursjusgu’a maintenant ; ton

lieu de naissance, tesorigines, ton parcoursscolaire,...

Amina : Ok. Je suis née a Genéve, ma mere est suisse-allemande, mon pére est sénégalais.
J’ai fait toutes mes écoles ici, a Geneve. J’ai la plupart de ma famille assez proche
vers Geneve, en tout cas ma famille maternelle ; ma famille paternelle, je ne la
connais pas. Et donc j’ai fait tout mon parcours a Geneve que ce soit au niveau
scolaire ou professionnel, maintenant.

Dans qué quartier de Geneve as-tu vecu ?

Amina : J’ai tout fait au Grand-Saconnex.

Est-ce que tu en gardes des bons souvenirs ? Que ce soit par rapport a ta scolarité ou de

maniére générale ?

Amina : Bons souvenirs, oui, mais de par mon age, j’ai 24 ans, c’est un peu une rareté d’étre
une metisse. Parce qu’au Grand-Saconnex, il n’y en avait pas, j’étais la seule. Donc
J’étais un peu la curiosité, mais gentiment. On ne m’a quasiment pas embéte. On m’a
peut-étre plus embété vers le cycle. Mais au primaire, c’était plus: « Oh'! Tu as les
cheveux crépus ! » Et tout le monde voulait les toucher. Mais c’était donc gentil ; ils
étaient trés intrigués. Mais pas de rejet ni rien ; au contraire, j’étais toujours bien
intégrée comme les autres, mais, mine de rien, j’étais toujours un peu la curiosité.

Donc tout ¢a se passait quand tu étaisal’école primaire...

Amina : Oui exactement.

Tu t’'y sentais quand méme bien malgr é cette curiosité...

Amina : Oui, parce que c’était la plupart du temps, si je m’en souviens bien, toujours gentil.
Je n’ai jamais eu de critiques par rapport a ¢a.

Et ensuiteau cycle...

Amina : Alors oui, au cycle, il y avait déja beaucoup plus d’origines, c’était plus tard, on était
plus grand, il s’est pas passé grand-chose. Peut-étre une ou deux remarques, mais
rien de trés important.

Apreslecycle quel aététon parcours?

Amina : J’ai fait une année de collége, apres j’ai quitté et j’ai fait un apprentissage et I’Ecole

de Commerce, a cOté.

26



Et pour cette période, tu en gardes des bons souvenirs ?
Amina: Ah oui, I3, il N’y a méme pas a parler par rapport a ¢a ; il y a eu absolument rien du
tout.

Jereviens maintenant a tesorigines. De quel endroit au Sénégal ton perevient-il ?

Amina : 1l vient de Dakar, méme.

As-tu desfréresou dessoaurs?

Amina : Non, non. Je suis fille unique. Mes parents ont divorcé quand j’avais quatre ans et
j’ai grandi qu’avec ma mere.

Tes parentsvivent-ils a Genéve ? As-tu souvent |’ occasion delesvoir ?

Amina : Oui, alors ils vivent les deux a Genéve. Ma mére, je la vois régulierement, méme si je
n’habite plus chez elle. Et mon pére, je le vois a I’occasion, peut-étre une fois par
mois. Il est souvent au Sénégal, en fait. Il fait la navette entre les deux villes, Genéve

et Dakar, et il partira y vivre d’ici une année.

Par mi tes connaissances que ce soit a |’ école primaire, apres ou maintenant, y avaient-ils

des personnes de différentes cultures ?

Amina : Alors a I’école primaire, de la 1% enfantine & la 6°™ primaire, on était pratiquement
tout le temps les mémes enfants dans la classe ; des métis, il n’y en avait pas. Il y
avait des espagnols, des italiens de parents. Mais ¢a restait assez européen. De temps
en temps, il y avait peut-étre un ou deux qui avaient d’autres origines, mais je me
rappelle surtout d’enfants d’origines européennes.

Et ensuite, au cycle et a I’Ecole de Commerce, il y avait déja plus de mélanges donc,
mais mes amis proches ou mes connaissances étaient vraiment principalement

suisses, francais, espagnols, portugais ; proches de la Suisse, en fait.

Comment te sentais-tu dansta peau en tant que métisse, avec les cheveux cr épus comme

tu disaisavant ? Je vois maintenant d’ailleurs que tu asles cheveux lisses...

Amina: Alors en primaire, je me souviens que j’en jouais beaucoup, c’était un peu ma
marque de fabrique ; j’aimais bien étre différente des autres. Apres au cycle, c’était
déja plus mitigé et je m’affirmais moins en tant que métisse. A un moment donné, je
reniais mes origines et d’autres moments, je voulais me faire des tresses et tous les
accessoires qui faisaient penser que j’étais africaine. Mais maintenant, c’est plut6t

reniement qu’affirmation dans ce sens.

27



Arriveraistu a expliquer ces changements, cette évolution ?

Amina: C’est surtout par rapport aux gens, je dirais. Parce qu’en primaire, par exemple,
j’aimais bien parce que j’étais un peu une sorte de mascotte, parfois, donc ¢a c’était
assez cool. Au cycle et college, c’était assez mitigé. Et au jour d’aujourd’hui, je me
rends compte que c’est encore assez négatif. Donc c’est pour ¢a que je dis que c’est

par rapport aux gens que ¢a change, en fait.

Alorssi jereprends, tu n’as pas réellement d’amis avec une couleur de peau fonceée...

Amina : Non...en fait, ce n’est pas vrai mais j’en ai qu’une seule, je pense. C’est une histoire
un peu marrante. Le pere de mon amie - elle s’appelle Rachel - connaissait ma mere,
car ma mere tenait une agence de voyage a I’époque spécialisée dans le Kenya, d’ou
vient le pere de Rachel, donc. Il passait alors par elle pour organiser ses voyages. Et a
un moment donné, on est tous partis ensemble, donc j’ai rencontré Rachel et sa
famille au Kenya, en fait.
(Elle rigole) Ce qui me fait rire, c’est qu’avec elle, on voulait créer un pays rien que

pour les métis, triés sur le volet.

Tu m’as dit, au début de notre entretien, que tu étais aussi d’origine suisse allemande.

Connais-tu cetterégion dela Suisse ?

Amina : Oui. Oui et beaucoup plus que le Sénégal. Oui, la Suisse allemande, j’ai tout ma
famille la-bas...enfin entre la Suisse romande et la Suisse allemande, il y a I’essentiel
de ma famille. C’est une grande famille, du c6té maternel, donc. Ma mere a plusieurs
fréres, sceurs, demi-freres et demi-sceurs. Donc ¢a fait un grand nombre, au final.

Et tu y vas souvent ?

Amina : Donc, j’ai de la famille dans les Grisons, essentiellement, et aussi vers Zirich. Et oui,
j’y vais assez réguliérement. En tout cas, une fois par année, j’essaye ; quelques jours
pour les vacances, histoire de voir les grandes tantes et compagnie.

Et tu aimesbieny aller ?

Amina : Oui, j’aime bien y aller, j’y suis attachée, en tout cas.

Et puispar rapport au paysdeton pére, quels sont tes attachements ?
Amina : Alors j’en ai peu méme pas du tout. Parce que j’y suis allée la premiere fois de ma
vie a I’age de 18 ans. Et j’y suis allée que deux fois en tout. J’y suis allée avec ma

mere, jamais avec mon pere, et en touriste en plus.

28



Comment ca sefait qu’a 18 anstu aies entrepris ce voyage avec ta mere ?

Amina : Quand j’étais petite, mon pére me promettait chaque année d’y aller et on y est
jamais allé, en fait. Et un jour, j’ai vraiment eu envie d’y aller et j’y suis allée avec
ma mere parce qu’elle voulait aussi découvrir la région. Ma meére n’y était donc
jamais allée méme quand elle était avec mon peére.

J'imagine que tu connais peu ta famille sénégalaise...

Amina : Non je ne la connais pas du tout ; je ne les ai jamais vus.

Quand tu asfait tes deux voyages au Sénégal tu n’as paseu |’occasion delesvoir ?

Amina : Non, je ne les ai pas rencontrés. Comme j’étais avec ma mere aussi, c’était différent.
C’était vraiment un voyage pour découvrir un peu les paysages et le pays, donc, mais
vraiment pas pour voir la famille. Et je n’ai pas réellement cherché a rentrer en
contact avec eux. Je n’en avais pas envie.

Te rappellestu comment tu t'es sentie la-bas, dans ce pays qui fait partie de tes

origines?

Amina : Je me sentais un peu comme lorsque je fais un quelconque voyage ; rien de plus. Je
n’ai pas vraiment senti que c’était mes origines. J’y suis allée, j’ai trouvé sympa, les

gens cool, un joli pays, mais sans plus.

Avec ton pére, as-tu gardé une bonneredation ?

Amina : Oui, j’ai gardé une bonne relation, de maniere générale. Je vivais donc avec ma
meére ; mon pére, je ne le voyais pas tellement souvent mais mes parents sont
toujours restés en bon terme. Donc a mon anniversaire, si je voulais les réunir les
deux, c’était avec plaisir. Ca les génait pas de se voir ; au contraire, il le faisait pour
moi, de toute facon. Mon pere, ces temps, je le vois encore plus que lorsque j’étais
petite. Depuis mes 18 ans, je le vois plus régulierement.

Ton perete parlait-il souvent de son pays, le Sénégal ?

Amina : Alors oui, il m’en parlait pas mal, surtout par rapport a sa famille, ce qu’il se passait
dans la famille. Mais bon, je ne les connaissais pas, alors...ce n’était pas super
parlant pour moi. A part son frére qui habite a Geneve, tous les autres, ils sont au
Sénégal. Ceux que je ne connais pas, je ne les considere pas comme ma famille, mais
mon oncle et mes cousines qui sont 1a, & Geneve, oui. Mais bon, je les vois seulement
pour Noél...ou une fois pas année. Mais eux sont ma famille, oui.

Quand mon pere parlait de sa famille, c’était parfois en termes positifs parfois en

négatifs ; c’était les deux. Il parlait beaucoup des membres de la famille, des petites

29



histoires de famille, et c¢’était autant positif que négatif. Il critique pas mal aussi. (elle

rigole)

Si jereprendscequi a étédit avant, comment t’esvenu I’envied’aller au Sénégal ?

Amina : J’avais envie mais sans plus.... (elle réfléchit)...Je pense j’aurais insisté, mon pére
m’aurait emmené. Je me disais que je voulais bien y aller mais c’était toujours de la
musique d’avenir pour moi.

Et tu y allé deux foisdonc...

Amina : Oui, une fois a 18 ans et I’autre fois vers les 20 ans, je crois. Les deux fois en tant
que touriste, avec ma mere toujours, et a chaque fois, j’y ai découvert une autre
région.

Quels sont tes contacts avec la culture sénégalaise, en as-tu ?

Amina : Alors je ne parle absolument pas un des dialectes ou une des langues du Sénégal, ou
peut-étre que deux ou trois mots. Je ne recherche pas vraiment a avoir des contacts
avec la culture sénégalaise, en fait. Je ne suis pas contre mais...En fait, je vais jamais
dans les communautés africaines, ni méme en soirée, ni rien. J’y vais jamais, mais si
une copine me demandait d’y aller, j’irais, je pense. Mais je n’y pense pas

spécialement autrement.

Si jetedemandaisdetedécrire, quediraistu ?

Amina: Je ne sais pas réellement comment me décrire.... (elle réfléchit)...Je suis assez
sociable, je dirais, je m’intéresse assez aux gens ; pas forcément par rapport a leurs
origines, mais j’aime bien connaitre un peu leur parcours, ce qui les intéresse. Mais
en méme temps, je suis assez solitaire, je pense du fait que je suis enfant unique et
que j’ai grandi qu’avec ma mere. C’est peut-étre aussi pour ¢a que je n’ai pas cet
esprit communauté africaine. Ca aurait été peut-étre différent si j’avais plusieurs
freres et sceurs. Mais je n’ai pas du tout ce cOté-la qui est trés présent dans les pays
africains. Quand je pense a leur mode de vie, parfois, je me dis que je ne pourrais
vraiment pas...ce n’est pas réellement pour moi tout ca...&tre entouré tout le temps
de gens...non, je suis vraiment quelqu’un de solitaire.

Dansce quetu medis, jeressens plusla culture européenne qu’ africaine...

Amina : Ah oui, completement, a 100% méme.

30



Ressens-tu une plus grande transmission de culture de la part de ta mére que de ton
pere?
Amina : Tout a fait. J’ai la culture suisse a 100%. Je n’ai rien de la culture sénégalaise ; c’est

juste I’apparence, mais au-dela de ¢a, il n’y a pas grand chose.

Spécifieraistu la couleur de ta peau dans ta propre description ? Est-ce que c'est

important pour toi dele souligner ?

Amina : Non, non. Je ne le précise jamais.

Pourquoi ?

Amina : Je ne sais pas... (elle réfléchit)...Je ne ressens pas le besoin de le spécifier. Je pense
gue quand un italien, un espagnol ou un grec se décrit, il n’a pas besoin de le

préciser, alors moi non plus, je n’ai pas plus besoin de le dire.

Comment te sens-tu par rapport a ces deux cultures, suisse et africaine ?

Amina : Moi, personnellement, je me sens plus suisse, mais bon maintenant en tant que
métisse en Suisse...Bof ! Et en tant que métisse au Sénégal, bof aussi. Le cul entre
deux chaises a 100%, alors.

Au Sénégal, tu net’es pas forcément sentie plusal’aise car tu asla peau métissée...

Amina : Non, non, parce que je trouve qu’ils ont quand méme un regard sur nous en tant que
métisse. Donc, on ne se sent pas plus a lI’aise, en tout cas c’est ce que j’ai ressenti. Je
dirais méme I’inverse. On se sent mieux a Genéve avec toutes les origines qu’au
Sénégal.

A Genéve, tu nete sens pas génée, par exemple, en tant que métisse...

Amina : Ah, non. Moi, personnellement, je n’ai aucun probléeme, mais, bon, des fois, c’est
plus les gens. Mais moi, je ne me sens pas du tout mal a I’aise ou quoique ce soit.

A quel payste sens-tu le plus appartenir ?

Amina : Ben, clairement la Suisse.
Pour terminer est-ce quetu as des questionsa me poser ?

Amina : Non, non ; tout est clair, tout va bien. Merci.

Merci atoi pour m’avoir donné un peu deton temps.

31



11.6 Entretien avec Alice

Alorsjevaiscommencer par tedemander dete présenter ?

Alice : Alors je m'appelle Alice, j'ai 10 ans, je suis née le 3 décembre, en 1998. Et je suis en
4P.

Est-ce quetu astoujours habité, ici, a Vésenaz ?

Alice : Non. Jai habité a Veyrier, c'est vers Carouge et aprés on a déménagé ici. Parce qu'ou
on habitait avant, c'était trop sombre, parce que le jardin, il était du c6té des montagnes
et puis ma mere, elle aime bien le soleil.

Jecomprends. Tu esnéea Genevealors?

Alice : Oui, je suis née a Genéve.

Quel est le membredetafamillequi est africain ?

Alice : C'est mon papa. En fait, il vient de deux pays, mais je sais pas lequel entre les deux
parce que son peére, il est congolais, et sa mere, elle est sénégalaise. Et puis, on a deux
maisons: une au Congo, a Brazzaville et une au Sénégal, a Dakar.

Et tu saisou est néeton papa ?

Alice : Oui, il est né au Congo.

Et ta maman, tu saisd'ou elevient ?

Alice : Et ben... ma mere, elle est... elle vient de Suisse, mais elle est aussi italienne et suisse

allemande; mais c'est suisse, donc.

Je vais maintenant te laisser un peu parler de tes années passees a |'école. Donc, au

début, tu étaisa Veyrier ?

Alice : Non, j'ai commencé I'école ici, a Vésenaz. Quand j'étais a Veyrier, j'étais toute petite.
On a déménagé ici, j'avais peut-étre un an.

Et cateplait devivreici, d'aller dans cette école ?

Alice : Quais... ¢ca me plait bien. Sauf que... enfin Ia, c'est bien parce qu'il y a des copines et
tout ¢a, mais... parfois a I'école, s'il y en a qui disent des choses sur moi, du genre :
« T'es quoi?! T'es du jus de poubelle ?! » Des trucs comme ¢a, tu vois. Alors moi...
j’aime pas trop étre métisse. Tout le monde me dit dans ma famille que c'est joli et tout

c¢a, mais des fois on me traite de genre comme j'ai dit et j’aime pas trop.

32



Et qui est-ce qui tetraite de cette maniere ?

Alice : Ben... c'est des enfants a I'école.

Et Cc'est des personnes quetu connaisou non ?

Alice : C'est des gens que je connais parce qu'ils sont dans ma classe donc on s'est jamais

vraiment parlé.

Méme quand tu étais plus petite, tu n'aimais pas étre métisse ?

Alice : Non.

Tu arriveraisa m'expliquer pourquoi ?

Alice : Ben... je sais pas... parce que quand j'étais petite, on me rejetait et tout ¢a. Parce que
j'étais comme j'étais et puis ben j’aimais pas.

Et maintenant? Tu n'aimes toujours pas étre meétisse ?

Alice : Ben maintenant... ben, il y en a qui sont plus sympas avec moi et tout ¢ca. Mais il y en
a toujours qui disent des choses méchantes comme : « Caca de chien! »

Et qu'est-ce quetu leur réponds a ces enfants ?

Alice : Ben, je m'en fiche parce que je suis comme je suis et puis je peux pas changer, donc...
Je les regarde et puis, je les regarde un peu d'une maniére... euh... ils sont un peu béte
et aprés ben je pars.

Tu en asdéa parlé avec ta maitresse ou a d'autres adultes ?

Alice : Non, parce qu'en fait le truc c'est que quand je dis a quelqu'un, ils font [les enfants] :
« Ah! Mais c’est pas vrai. J’avais pas dit ¢a et tout ¢a. » Mais bon... de tout facon, je
m'en fiche parce que puisque... parce que je ne peux pas changer, donc qu'ils me
disent ¢a ou pas, ben... voila, quoi.

Malgrétout ca, tu t'es quand mémefait desamisal'école ?

Alice : Ouais. Et je m'entends bien avec elles. 1l y a Camille, Olivia, Sarah, Sarah, Justine,
Laura... euh... et puis voila.

Et elles sont toutes avec toi dans la méme classe ?

Alice : Euh... non, il y a que Camille qui est avec moi dans la méme classe. Les autres, elles

sont aussi a Vésenaz, mais elles sont chez une autre maitresse.

Ca fait dg§a donc six ans que tu es a I'école. Est-ce qu'il y a une période que tu as
préférée?
Alice : Quais, ben... en premiéere enfantine, ca allait. Aprés, en deuxiéme aussi mais apres en

1P, 2P et 3P, c'est la ou ¢ca a commencé... mes amis, ils étaient plus grands. Donc, ils

33



commencaient a me traiter comme un chien ou je ne sais plus trop quoi. Et apres, ben
c'est ce début d'année, c'est celui-la que j'ai préféré parce que... ben, maintenant on a
un peu grandi, donc on se rend compte des erreurs qu'on a fait avant et tout ¢a. Mais
par contre il y en a des qui sont toujours aussi bétes.

Il'y en a qui negrandissent pas...

Alice : Non, pas du tout.

C'est parmi lesfillesou parmi les garcons ?

Alice : Ben, c'est plus... c'est plus avec les garcons.

Dansta classe ou danston école, est-ce qu'il y a beaucoup d'enfants métis ou noirs ?

Alice : Il y en a que deux de métis. Mais il y en a qui sont blancs mais ils sont aussi quand
méme un peu foncé. Mais c’est pas métis, c'est blanc assez foncé. Et puis de métis,
ben... il y a un garcon qui est noir et moi je suis meétisse. Et puis donc on est que deux.
Ah... Et puis, il y a aussi une fille qui est plus grande, je crois qu'elle est en 6P et elle,
elle est noire.

Est-ce quetu appreéciesqu'il y ait d'autres enfants de couleur ou ¢cat'est a égal ?

Alice : Ben, en fait... euh... ce n'est pas... c'est pas par rapport aux autres ou & moi que je me
sens mal ou pas. Par exemple, celle qui est en 6™, ben elle est... ben il y a
personne... enfin, il y a tout le monde qui est sympa avec elle. En fait, c'est au niveau
des autres comment ils te trouvent. Par exemple, il y a un gar¢on qui me trouve moche
mais moi, j'en ai un peu rien a faire et il dit que je suis du caca de chien.

Et ces autres enfants métis ou noirs, est-ce que tu les connais bien, est-ce que tu discutes

parfoisavec eux ?

Alice : Ben au garcon noir, je lui parle des fois, méme s'il est pas dans ma classe. Il est en 5P.
Il est sympa mais on se parle pas non plus tout le temps, tout le temps. Mais des fois
sur le chemin de I'école, il me dit: « C’est vrai que tu veux devenir chanteuse ? » Et
puis moi je dis oui et puis voila.

Ah! Tu veux devenir chanteuse...

Alice : Ouais. J’aime bien chanter.

Et tu chantes souvent ?

Alice : Ben, je chante souvent mais dans ma chambre et puis... voila.

Queé genre de chansonsou de musique tu aimes bien ?

Alice : J’aime bien Pink... sinon, j’aime bien chanter des choses comme ¢a... qui me passent

dans la téte, qui me sortent de la téte comme c¢a.

34



Et tu aimes d’autres genres de musique que Pink ?

Alice : Alors ouais. J’aime bien la nouvelle chanson de Britney Spears; elle s’appelle
Womanizer.

Et lamusique africaine? Tu asdéa entendu ?

Alice : Ben oui, j’ai dansé des fois sur cette musique parce que mon peére, avant, il était
chanteur.

Ici en Suisse ?

Alice : Non, au Sénégal. Et puis, il a fait des CDs et tout ¢a. Donc je I’ai déja entendu chanter
et puis apres, il a été docteur et puis maintenant, il est styliste.

Et tu appréciaisce qu’il chantait ?

Alice : Ouais. Je trouve que c’est original. C’est pas comme... c’est pas comme tous les trucs.
Par rapport aux chansons qu’on écoute, ici, en Suisse. Comme Pink et tout ¢a ; c’est
guand méme pas la méme chose. Et quand j’entends la musique africaine, j’ai envie de
danser un peu... un peu folle.

Alorstu danses parfoissur la musique africaine ?

Alice : Ouais. Mais je fais n’importe quoi, je fais comme c¢a (elle me montre). Je m’en fiche,

c’est juste pour rigoler et m’amuser.

Jevaisrevenir aladiscussion qu’on avait avant sur tes amies. Est-ce qu’ elles sont toutes

suisses ou elles viennent d’autres pays ?

Alice : Ah non! Elle sont pas toutes suisses. Elles viennent d’autres pays. Il y a une amie qui
est suédoise, il y en a une autre qui est italienne et il y en une autre qui est anglaise...
(elle réfléchit)... et c’est tout. Les autres, elles sont suisses.

Entrevous, est-ce que parfois vous parlez de votre paysou du pays de vos parents ?

Alice : Quais, c’est vrai qu’on parle des fois de ca. Et puis, on se raconte nos vacances la-bas

et si on de la famille proche, de la grand-mere, enfin je sais pas. (elle rigole)

Est-cequetu asdéaétéau Congo ?

Alice : Ouli, 'y suis déja allée.

Mais souvent ?

Alice : Ben, en fait, au Congo, j’y ai été trois fois, je crois. Et au Sénégal, je suis aussi allée et
avant, on y allait tous les étés. Et puis maintenant, comme mon pere... il habite

toujours au Sénégal ou au Congo, mais il est plus en Suisse, ben voila, on y va moins.

35



Pour quejecomprennebien, tu asdelafamilleau Congo et au Sénégal ?

Alice : Oui, dans les deux pays. Ben, en fait, du cdté de ma grand-mére, je les ai au Sénégal et
du c6té de mon grand-pére, je les ai au Congo. Mais mon grand-peére, il est mort le 3
décembre.

Il n’y a paslongtemps ?

Alice : Non, non c’était quand je suis née.

Ton papa a alors gardé des contacts avec sa famille dans les deux pays...

Alice : En fait, il y a mes oncles au Congo et tout ¢a, au Sénégal aussi. Donc c’est un peu...
on a un peu des maisons familiales. Et on y va quand on veut et tout ca.

Quand est-ceque c'est ladernierefoisquetu y as été, dans!|’un ou |’autre des pays ?

Alice : C’était il y a trois ans, je pense. Et c’était au Sénégal.

Et tu aimesbieny aller ?

Alice : Ouais... parce gu’avec ma soeur c’était marrant. On attrapait des crabes et on les
mettait sous le sable et moi, quand j’étais petite, j’avais mis les doigts dedans. Et il y a
un crabe qui m’a pincé et apres j’ai pleuré et je faisais comme ca. (elle secoue sa main)

Est-ce quetu asdesendroits quetu préféres dans ces deux pays ?

Alice : Ouais. Dakar, en fait... parce qu’on fait pratiquement huit pas... et puis c’est devant la
mer... et puis moi, chaque matin, eh ben... méme si mes parents ou personne est
réveillé ou comme ¢a, je laisse un mot sur la porte... parce que ma mere... parce
qu’une fois, je suis partie a la mer et ma mere, elle savait pas ou j’étais et tout ca.
Alors elle a écrit un mot, et chaque fois que j’allais a la mer, je devais le laisser sur la
table. Et puis aprés, j’allais nager. Et puis des fois, mon peére, il était stressé parce que
j’allais loin dans la mer parce que j’aime bien nager... et puis apres, il se retournait et
puis il avait peur car des fois, j’étais vraiment loin. Le truc aussi c’est que je nage vite.
Mais apres j’étais de nouveau la... sur la plage... prés de mon papa. Et puis apres, il
me grondait quand méme parce qu’il avait peur pour moi.

Et tu asunegrande famille au Sénégal ou au Congo ?

Alice : Ben en fait, au Sénégal et au Congo, tous les gens qu’on connait c’est un peu une
tantine ou euh... quelgu’un de la famille, en fait.

Et tu t"entends bien avec eux ?

Alice : Ouais. Il y aussi des cousins... enfin, c’est un peu des gens de mon age, en fait.

36



Et comment ca sefait quetu ne sois plusretournée depuistroisans ?

Alice : Ben parce que mon pere il habite ici, et enfin... maintenant, il habite ici et tout ¢a... et
moi j’aime bien voir mon pére et tout ¢a. Et aprés, il y a un autre contact qu’on peut
faire sur I’ordinateur et on peut se voir en caméra et tout ¢ca. Avec ma cousine et tout
ca, on se parle par I’ordinateur. Et puis, en fait... euh... mes parents, ils sont

divorcés...

Tu habites avec ta maman maiston papa, il habite aussi a Geneve ?

Alice : Ouais, il habite vers Carouge. C’est pas trés loin.

Et tu peux levoir souvent ?

Alice : Ben... j’y vais pratiquement a peu pres tous les week-ends. J’aime bien le voir tous les
week-ends.

Commetu medis quetu aimes bien le voir souvent, j'imagine que tu t’entends bien avec

ton papa...

Alice : Mmh... Enfin, des fois, il me gronde pour des choses et tout ¢a mais bon... je
m’entends quand méme bien. Mais en méme temps, il me gronde pas souvent parce
qu’on se voit que les week-end, donc on a pas que ¢a a faire les week-ends.

Qu’est-ce que vous faites quand vous étes ensemble ?

Alice : Alors on va en ville, on regarde parfois des films... (elle réfléchit)... ben... on
s’occupe, quoi. Et c’est bien parce que je vois que mon papa, on est seulement tous les
deux. Parce qu’il y a mon frére et ma sceur qui sont partis a Paris. Mon plus grand
frere, il a 23 ans et ma sceur qui est partie a Paris, elle a 17 ans. Ma sceur qui est ici,
elle a 14 ans et mon autre frere, il est... je sais pas vraiment comment ¢a s’appelle,
mais c’est a... en fait, c’est un truc... c’est parce qu’il est la-bas, parce qu’il a pas trop
travaillé et tout ¢ca. Donc aprés on I’a envoyé la-bas pour qu’il ait un CFC, un truc du
genre. Et lui, il va avoir 18 ans. Et il reste toute la semaine la-bas et il rentre le
vendredi soir et il est la que le week-end.

Et toustesfreres et soaurssont aussi métis ?

Alice : Quais... enfin, ils sont plutdt noirs. En fait, c’est parce qu’ils ont pas la méme maman
qgue moi. C’est ma belle-mére en fait, leur maman. En fait, mon papa, il était d’abord
avec ma belle-mere et apres, il était avec ma maman. Et ma mére, elle s’est d’abord
mariée avec le pére de mon frere et ma sceur qui sont ici, parce qu’ils sont blancs et

apres, et ben, ils se sont divorcés et elle s’est mariée avec mon peére.

37



Tu t’entends bien avec tous cesfréres et scaurs ?

Alice : Ouais, sauf qu’avec ma sceur qui a 14 ans on se dispute beaucoup. En fait, quand
j’étais petite, ben on jouait tout le temps ensemble mais maintenant qu’elle est
adolescente, eh ben, elle parle plus avec ses copains et tout ¢a. Et moi quand j’étais
petite, je voulais pas admettre qu’elle me laisse un peu comme ¢a. Et ma mere, elle
m’a dit que c’était parce qu’elle était adolescente et que ¢a allait revenir plus tard,
quand elle sera plus grande.

Et avec ceux qui habitent a Paris?

Alice : Alors des fois, ils reviennent ici pour quelques jours, pendant les vacances et tout ca.
Pour voir leur papa. Et avec eux... ils sont plus grands alors ¢a va mieux entre eux et

moi. Mais je les vois pas non plus trop souvent.

Est-ce quetu parleslalangue du Sénégal ou du Congo ? L es dialectes, en fait...

Alice : Alors j’ai déja entendu, ¢a c’est sir mais je sais dire quelques mots. Mais au Sénégal,
on parle plutdét marocain...

Comment ¢ca ?

Alice : Ben, par exemple pour dire bonjour, au Sénégal, on dit plut6t salamal eikoum.

C’est vrai queles musulmans se disent bonjour de cette maniéere, au Sénégal.

Tu connais deux ou trois mots, mais est-ce que ton papa t’as un petit peu appris la

langue ?

Alice : Non, pas vraiment. Peut-étre quand méme deux ou trois mots. Je sais quand méme un
peu parler. Mais je pourrais pas faire une phrase. Mais des fois quand je parle avec
mon peére et qu’il y a du monde autour pour pas qu’ils comprennent eh ben je dis des
mots en sénégalais ou en congolais et puis, je fais des phrases un peu en francais,
congolais, sénégalais.

Tu arriveraisa medire quelque chose dans une des deux langues ?

Alice : (elle rigole) .... euh, ouais, mais je sais pas trop quoi dire.

Finalement tu te débrouilles qguand méme avec ces deux langues ?

Alice : Ouais, en fait je connais deux ou trois mots et avec, je forme des phrases et comme c¢a.

Tu connais quoi comme mots par exemple ?

Alice : Alors en congolais : (elle me dit bonjour, oui, I’eau dans un des dialectes du Congo).

Cateplait de connaitre un peu ces deux langues.

Alice : Ben ouais. Je trouve original. J’aime bien aussi le suédois.

38



C’est completement autre chose, alors... (jerigole)

Alice : Euh, oui. En fait, j’apprends deux ou trois mots parce que ma meilleure amie, eh ben,
je vais allée la voir a Noél. Et puis, je vais partir avec son beau-pére qui habite au
premier étage, en bas. Puisqu’il va voir sa famille, parce qu’ils ont déménagé en Suéede
et lui, il est resté ici pour son travail. Et puis, je vais aller avec lui pour voir ma
meilleure amie ; elle est suédoise. Elle habite la-bas, a Stockholm.

Quel agedlea?

Alice : Elle a 12 ans. Mais elle est grande, mais elle est super sympa.

Tu I’as connue comment ?

Alice : Ben en fait, elle a déménagé ici de Suede et puis ben, elle a été de la troisieme a la
sixiéme a I’école de Vésenaz, de la Californie et puis aprés, elle est repartie, parce que
je crois que son pere habitait 1a-bas et elle le voyait pas souvent. Et puis, elle a toute sa
famille la-bas.

Elle avait envie de les voir, je peux comprendre. Et toi, tu aurais envie d’habiter en

Afrique, ou il y aunegrande partiedetafamille?

Alice : Ouais, peut-étre je me verrais habiter en Afrique mais je pourrais habiter en Suisse et
en Afriqgue. Comme ¢a, je pourrais déménager, bouger...

Cateplairait bien ?

Alice : Ouais parce qu’en méme temps, la Suisse, je la vois tout le temps et quand j’étais
petite, je me souviens pas forcément du Sénégal et tout ¢a. Je me souviens parce qu’on
avait une grande maison la-bas. Et puis, je me souviens pas forcément d’autres choses
la-bas et puis, ¢a pourrait me faire des souvenirs si j’allais y habiter. Parce que mon
pére, il a tout mis @ mon nom parce qu’il va bien un jour mourir, donc le terrain et la
maison, ce sera vendu et tout ¢a. Puisque c’est une maison familiale, je ne veux pas
trop.

Si un jour tu asenvied’habiter 1a-bas, ce sera tout a fait possible...

Alice : Ouais, exactement.

Si jetedemande detedécrie, qu’est-ce quetu dirais ? Que ce soit au niveau du caractere

ou physiquement.

Alice : Ben, je lui dirais que je suis métisse, que j’ai les cheveux bouclés mais que je les aime
pas, que j’ai 10 ans, que j’ai un caractére que parfois je m’énerve sur des choses, que

j’aime bien rigoler, que j’aime bien parler parce que je parle tout le temps, donc voila.

39



Pour toi, ce serait important dedire quetu es métisse ?
Alice : Ben ouais... Mais bon pas forcément que j’aime étre métisse mais je dois le dire parce

que je le suis, donc voila.

Ici, a Geneve, il y a beaucoup de personnes de cultures différentes. Mais la majorité de
la population est quand méme blanche; qu’est-ce que ¢a te fait d’étre métisse dans un
tel pays?

Alice : Alors ¢a ne me dérange pas vraiment parce que je suis pas la seule.

Tu es une enfant métisse avec deux cultures différentes; est-ce que tu te sens plus
proche d’une de tes deux cultures ou pas forcément ? Comment tu vis le fait d’étre de
deux culturesdifférentes ?

Alice : Bon je pense plus suisse parce que... bon ma mere et mon peére, ils se sont mariés au
Sénégal, je crois... ou peut-&tre au Congo, je sais plus maintenant. Et puis moi, je suis
née en Suisse. Je pense que je suis plus suisse, mais j’aimerais étre plus un peu
congolaise parce que c’est pas un pays qui ressemble a tout le monde, en fait. Parce
que la Suisse, c’est pas comme New-York, mais il y a des immeubles, il y a... voila.
Mais moi par exemple, je connais les immeubles et tout ¢a et puis la mer j’y vais pas

souvent et tout ¢a, donc...voila.

J'arrive au bout de mes questions, alor s est-ce que tu en astoi pour moi ?
Alice : Euh... oui. Comment tu te sentais toi quand t’avais mon age par rapport a tout ce que
tu m’as dit-l1a et des questions que tu m’as posées ?

(Je souris) ... Alors... quand j’'étais a |I’école primaire, je n’aimais pas beaucoup ma
couleur de peau ; je détestais. Je voulais avoir les cheveux longs, les cheveux lisses
comme mes copines. Je voulais étre la plus blanche possible. Je ne m’en rappelle pas
bien, mais j’ai peut-ére eu aussi des moqueries des autres enfants par rapport a ma
couleur de peau ; maisjen’arrive pas a m'en souvenir : alors soit il n’y en a jamais eu
soit j’ai voulu oublier ; je ne sais pastrop... Mais c'est vrai que je me sentais vraiment
mal malgrélefait quej’avaisun groupe de copinesquej’adorais.

Mais au cycle, c'éait encore une autre histoire; c'était encore pire, en fait. C’était
seulement quand j’étais a la danse que je me sentais a I’aise dans mon corps. Sinon,

j’ étaisun fantébme. Je m’habillais d’une facon ou j’ étais le moinsvisible possible.

40



Et apreés, petit a petit, ca a changé... mais seulement vers la fin du collége; ou j’ai
commencé aaimer a étre métisse. Jusqu’au collége, j’ éais vraiment que suisse pour moi.
Je ne voulais pas entendre parler du Sénégal et j’ osais a peine dire que mon papa était
noir.

Alice : Ok... Mais heureusement que ¢a a quand méme changgé...

Ah c'est slir.... Merci en tout cas de m’avoir confié toutes ces choses sur toi et ceux qui
t’entourent...

Alice : Ben... derien...

41



11.7 Entretien avec Linda

Jevaiste demander tout d’abord de me raconter ton parcoursjusgu’a maintenant ; ton

lieu de naissance, tesorigines, ton parcoursscolaire,...

Linda : Ma mere est francaise, déja. Mon pére est zairois, donc Congo ou RDC, je précise. Je
suis née en Suisse, a Saint-Imier, je viens du Jura. J’ai toujours fait I’école au Jura ;
j’ai commencé I’école au Jura et je suis venue a Geneve pour faire I’uni.

A I’école primaire, c’est la ou j’ai eu le plus de probleme. On était la premiére famille
métissée dans le village. J'étais toute seule, déja. Jusqu’au college, j’étais
pratiquement la seule noire dans la classe. Apres, au college moins, parce qu’il y a
plusieurs jeunes de différentes villes qui y viennent... mais sinon, j’étais toujours la
seule.

A I’école primaire, j’étais vraiment exclue ; j’avais seulement une amie. Une amie
dont les parents étaient américains, donc c’était différent car elle venait d’un autre
pays, avec une autre culture. C’était donc ma seule amie parce que les autres c’était
vraiment : « Mais pourquoi tu ne deviens pas blanche ? Tu mets des cremes pour
devenir blanche ? Quand est-ce que tu seras comme nous ? ». J'étais tellement
traumatisée, qu’il y a des jours ou je n’avais méme pas envie d’aller a I’école. Quand
on me demandait d’ou venait mon peére, je disais qu’il était blanc. Pour finir, j’étais
convaincue par ce que je disais, tellement j’étais traumatisée. Ca a pris une telle
proportion que mes parents, ils ont demandé a ma maitresse d’intervenir ; il y a eu une
réunion de parents. Apres ¢a, ¢a allait mieux. Mais je dirais que je me suis sentie a
I’aise vraiment en cing et sixieme années, seulement. Avant j’étais a I’aise, je veux
dire, mais je me sentais bien plus frustrée... mais au final, tu te sens toujours
différente des autres. Alors que maintenant pas du tout. J’ai totalement changé, je suis
fiere de mes origines. Tu grandis alors tu cotoies le milieu [africain].

L’endroit d’ou tu viens est vraiment un petit village... Ce contexte aurait-il eu une

influence sur I'intégration deta famille ?

Linda : Oui, je pense que ¢a a quand méme une influence. Parce que quand je parle avec des
gens de Geneve ou de Lausanne, rares sont ceux qui ont eu des problemes par rapport
a ca. Qu’ils soient portugais ou espagnols, ils n’ont jamais eu de problémes par rapport
a ca. lls ont peut-étre eu un petit peu, mais pas comme moi, je pense. Je pense pas

qu’ils aient été traumatises a ce point-la.

42



Donc oui, je pense c’est parce que c’etait un petit village et qu’on était les premiers
métis.
Mes parents se sont mariés dans le micro-village de ma mere en France, encore pire
que le mien, et il y avait beaucoup d’africains venus pour le mariage et c’était le
spectacle pour tous les habitants. Tout le village a la fenétre. Ils n’avaient jamais vu
autant de noirs. Et mon pere, durant les premiers mois ou il allait dans les petits
commerces du coin au Jura, tout le monde le regardait et disait : « Ah, regarde, c’est
lui ! ». C’est lui le Noir !
Mais bon apres ¢a s’est vite tassé avec I’arrivée d’autres familles métisses ou noires.
Comment ca sefait quetesparentsaient chois leJura ?
Linda : Alors je ne suis pas certaine pour mon pére, mais je sais que ma mere, elle a fait son
école en France et comme il n’y avait pas de travail, elle est venue en Suisse. Mon
pére, je pense que c’était aussi pour des raisons professionnelles ; mais en fait, il avait

déja fait toutes ses études en Europe, mais pas en Suisse.

Astu desfrereset scaurs?

Linda : Alors oui, j’ai un petit frere métis, il a 20 ans, et sinon un grand frére et une grande
sceur, mais demi, si tu veux...Les demi-fréres et sceurs, c’est du c6té de mon pére. En
fait, mon pere quand il était jeune, quand il était a I’uni, avait une copine avec qui il a
eu deux enfants.

Et vous vous entendez bien ?

Linda : Ah oui, super bien, méme. Donc mon demi-frére et ma demi-sceur sont noirs et leur
mere, apres s’étre séparée avec mon pere, est retournée en Afrique. Mon pere a gardé
les enfants, donc depuis six ou sept ans, ils habitent avec mon pere et ma mere. lls ont

grandi avec nous. lls ont 37 et 38 ans.

Jereviens a ton parcours scolaire et la période de I’ école primaire ou ¢a se passait pas

vraiment bien... Ton école se situait danston village ?

Linda : Oui, et ce jusqu’a partir au college ; c’était tout dans le méme village.

Et qu’est-ce qui tefaisait sentir vraiment différente par rapport aux autres enfants ?

Linda : Alors les autres enfants me le faisaient beaucoup remarquer. Par exemple, quand on
avait la gym et qu’on faisait des équipes, t’es toujours la derniére a étre appelée,
personne te veut. Ou alors beaucoup dans les vestiaires aussi. Les filles me posaient

beaucoup de question et me regardaient. Quand je me deshabillais, elles disaient :

43



« Ah, mais ton ventre aussi, il est noir ?! » Je ne savais pas vraiment quoi répondre.
Pour moi, ¢’était quelque chose d’évident et pas pour elle.

Cesenfants n’avait jamais vu des enfants métis ou noirs...

Linda : Non, je ne pense pas qu’ils en avaient déja rencontrés.

Penses-tu que ¢’ était dela curiosité ou ssimplement desremar ques blessantes ?

Linda : Je pense que ¢a dépend. Il y a toujours un peu des deux, selon moi. Avec les curieux,
on devient plus vite ami avec eux.

C’est étonnant car tu te souviens encor e assez bien de tout cette période... tu avais quel

age?

Linda : Je pense que ¢a a été de 5 a 8 ans.

Tu aseu donc a un moment donné parler avec tes parentsdetout cequ’il se passait ?

Linda : Ben oui, méme si je me souviens plus vraiment de ¢a, je pense que je leur en parlais,
ils étaient donc au courant. Je pense que la maitresse leur disait aussi ce qu’il se
passait a I’école. Mais je pense que mes parents essayaient aussi un peu de me
protéger. Une fois, je me souviens qu’on avait la course scolaire, et moi j’étais en short
et quand on est arrivé au rendez-vous, mon pére a vu que tout le monde était en
pantalon ; alors il m’a fait vite faire demi-tour a la maison pour me mettre aussi un
pantalon. Sinon, ¢a aurait été toute la journée : « Oh! T’as les jambes nues ! » Donc
méme pour des petites choses comme ¢a, j’avais le droit & des commentaires et a des
moqueries. J’étais un peu le bouc-émissaire.

Avec les enseignantes est-ce que tu rencontrais aussi certains problémes ?

Linda : Non, pas vraiment. C’était surtout avec les enfants.

Et avec les habitants du village avez-vous, ta famille et toi, eu desremar ques blessantes ?

Linda : Alors avec les adultes, non je ne pense pas, par rapport a ce dont je me rappelle. Les
adultes sont plus du genre a la penser mais ils ne le disent pas ; en tout cas pas a la
personne directement.

C’était surtout les enfants qui disaient cequ’ils pensaient...

Linda : Oui, mais bon les enfants ca reflete aussi les parents et ce qu’ils leur disent a la
maison.

Précédemment, tu m’as dit qu’il y a eu, a un moment donné, une réunion de parents de

taclasse...

Linda : Oui, parce que mes parents, au début, ils me disaient de répondre a ces remarques
blessantes en disant qu’ils sont bétes de dire ¢a et de penser comme c¢a et que c’est

comme ¢a, c’est la vie. A un moment donné, je n’arrivais tellement plus a me défendre

44



que la maitresse, elle a dd intervenir mais aussi, parce qu’elle ca la blessait parce
qu’elle avait des enfants adoptés, des indiens. Donc elle comprenait un peu ma
situation ; ces enfants vivaient peut-étre la méme situation que la mienne. Je pense que
j’ai eu de la chance d’avoir une maitresse comme ¢a ; sinon ¢a ne se serait pas arrété
aussi vite.

Laréunion s est déroulée avec les enfants ou qu’avec les parents ?

Linda : Non, je crois que c’était qu’avec les parents.

Et apreés cetteréunion ca s est mieux passe...

Linda : Oui tout a fait. Mais pas avec tout le monde ; mais avec la plupart, ¢a s’est mieux
passé. Mais apres quand tu vas...enfin, tu restes dans la petite école jusqu’en
deuxiéme année et apres tu vas dans la grande école ou tu vas jusqu’en sixiéme année.
Et 13, il y avait des autres gens qui ne sont pas forcément...en fait, il y a deux écoles
enfantines, donc aprés dans la grande, on est mélangé. Donc a ce moment-1a, j’ai eu
moins de soucis ; il y a plus de gens et c’est plus diversifié.

Leproblemedel’intégration a été surtout jusqu’en deuxiéme enfantine, finalement...

Linda : Apreés j’ai commencé a faire mon travail sur moi-méme.

Lafilledont tu étais proche al’ école enfantine était auss métisse ou noire ?

Linda: Non, pas du tout. Sa mére était américaine et son pere, suisse. Mais ils ont vécu
longtemps aux Etats-Unis et aprés ils sont venus en Suisse et la d’ailleurs, ils sont
repartis.

Tu estoujours contact avec elle ?

Linda : Non, non. Je ne la vois plus depuis longtemps.

Pendant un long moment, tu étais la seule enfant métisse dans |’ école...

Linda : Dans les classes, oui. Mais pas dans I’école car on devait étre deux ou trois.

Et tu avais des contacts avec ces autr es enfants métis ?

Linda : Non, pas trop car ils étaient plus jeunes.

J'imagine que par la suite tu as connu d’autres personnes et tu as eu ton propre groupe
d’amis. Est-ce que C'était des personnes de toutes les cultures ou un groupe assez
homogene ?

Linda : Alors il y avait des suisses, forcément, des italiens, des albanais et moi. Mais pas

forcément des enfants de couleur. Pas dans mon groupe d’amis, en tout cas. Jusqu’au

45



cycle, j’étais vraiment la seule métisse ou black, dans mon groupe d’amis et dans mes
classes.

Et dans ce groupe d’amis est-ce que parfoistu avais des remar ques ou des commentair es

sur ton origine ?

Linda : Ca allait, mais je pense qu’ils me considéraient comme une blanche. Du fait qu’on a
toujours été a I’école ensemble. Vu qu’il n’y a pas beaucoup d’écoles dans le village et
dans la région, jusqu’au collége, t’es avec les mémes gens. Vu qu’on a grandi
ensemble et qu’aprés ca s’est ameéliore, je pense qu’ils me considéraient comme une

blanche et ne voyaient méme plus ma couleur de peau.

A partir du collége, tu te sentais mieux ?
Linda : Ah ben oui, parce qu’au collége, il y a déja un seul collége pour tout le canton, donc
t’as tout le monde qui se retrouve la. Il y a des gens de Delémont, de Saint-Imier, de

Porrentruy, de partout. Donc I3, il y avait beaucoup de Noirs et de Métis.

Passons maintenant aton paysd’origine, le Congo. L e connais-tu bien ?

Linda : Ben en fait, je n’y suis jamais allée. Mais oui, je connais. Alors déja nous, on est tres
famille. Je parle la langue depuis que je suis toute petite, le lingala.

Ton peretel’aapprise...

Linda : Non pas mon pere en fait ; c’est ma grand-meére qui nous gardait quand on était petit et
c’est comme ¢a qu’on le parle. Elle ne nous I’a jamais vraiment apprise mais comme
elle le parlait avec mon pére et mes tantes, ben on a écouté et donc on le parle les
deux, mon frére et moi.

Lameredeton perevit dansle Juraauss, alors...

Linda : Oui, a Bassecourt, dans le vieux village. Et du coup, elle nous a toujours gardés et
c’est pour ¢a qu’on parle le lingala et on s’y est fait. Mais a la maison on ne parle le
lingala avec mon pére ; on le parle seulement avec ma grand-mere. Ou alors des fois
entre nous, entre mon pere et moi, mais c’est vraiment rare.

Ton péreneveut pasparler avec vous, ton frere et toi, lelingala ?

Linda : Non, ce n’est pas qui voulait pas mais c’est aussi...enfin, comme ma mere, elle est
francaise, tu parles francais ; ils parlent francais entre eux. Donc nous, on a toujours
parlé francais a la maison. Mais des fois, avec mon pere, ¢a arrive qu’on parle le
lingala. Par exemple si t’es au restaurant et qu’il y a beaucoup de gens et qu’il veut

nous dire un truc secret ou des choses comme ¢a...alors 13, il nous parle en lingala.

46



Mais sinon, c’est surtout avec ma grand-mere. Mais avec mes tantes, on parle plus le
lingala que le francais. Oui, parce qu’elles nous voient jamais et on est les seuls métis
de la famille, mon frere et moi, qui parlent le lingala alors ¢a les fait marrer. Elles
aiment bien nous entrainer.

C’est testantes du coté deton pére qui n’habitent pasen Suisse...

Linda : Oui, c’est du coté de mon pere et elles habitent au Canada.

Lafamille est un peu dispersée...

Linda : Si tu veux mon pere... dans sa famille, ils sont sept enfants. Il y en a deux au Jura, en
comptant ma grand-mere, et tout le reste est au Canada. Mais avant, ce n’était pas
comme ¢a ; il y en avait en Italie, en Allemagne... mais apreés tout le monde est allé au
Canada parce que c’était plus facile... pour avoir la nationalité.

IIs ont tous voulu partir du Congo...

Linda : Ah oui ! Ca a fait un qui est parti en premier et aprés il a dit aux autres de venir, c’est
bien, c’est facile au niveau de I’intégration.

Et ¢ca se passe bien pour eux, alors...

Linda : Ah oui ! Bien sar ! Ils sont bien installés ; ¢ca doit faire au moins dix ans, maintenant.
Méme le premier, plus encore.

Et tu vasleur rendrevisite quelquesfois?

Linda : Oui, oui. lls viennent, on y va. Mais on ne se voit pas chaque année mais je dirais
maximum tous les deux ans.

Et testantes, ta grand-mere et ton péreretour nent parfoisau Congo ?

Linda : Non, non. Personne.

Tu sais pourquoi ?

Linda : Ben, tout simplement parce qu’on a plus de famille la-bas. Mon grand-pére est décédé
et vraiment le seul cousin de mon pere qui était la-bas est décédé aussi. Ma grand-
meére est ici, en Suisse. Alors oui, il reste leurs parcelles, comme ils disent mais je
pense que ce n’est pas en trés bon état et en plus mon pére, si tu veux, apres avoir fini
ses études, il est reparti, au Congo, pour faire médecin-militaire et apres il a déserté...
donc pendant tout le régime de Mobutu, il pouvait plus y retourner. Alors petit a petit,
il s’y est fait et il n’y est plus jamais retourné.

Penses-tu que son pays de naissance lui manque ?

Linda : Oui, je pense un peu... mais je pense que ¢a doit étre difficile pour lui... il y retourna
peut-étre en vacances... il ne retournera pas... enfin I3, il y est retourné pour un deces,

mais juste quatre jours et puis c’est difficile car tu ne connais plus personne, la plupart

47



de tes amis sont en Europe ou ailleurs. Et t’as plus d’habitation et c’est difficile
d’habiter chez les gens... c’est difficile pour ceux qui t’accueillent d’avoir quelqu’un a
la maison ; c’est beaucoup de frais.

Je pense que ca lui manque car ¢a restera toujours chez lui, mais je pense que ¢a lui
mangue moins parce qu’il y a toute sa famille ici. Il se sent chez lui, il a ses amis, ici.

Et toi tu auraisenvied'y aller ?

Linda : Oui, j’aimerais bien y aller une fois. Alors, oui, je suis déja allée en Afrique ; mais si
je vais la-bas, ce sera quand méme chez moi, alors ce sera différent. Mais je ne pense
pas que tant que ma grand-mere vivra, on ira... Elle ne veut pas y retourner. Elle y est
retournée juste a la mort de mon grand-pére mais aussi seulement quatre ou cing
jours... mais non, elle serait incapable... de toute ma famille, je pense qu’il n’y aurait
personne encore capable d’aller vivre en Afrique. Ben oui ! C’est un peu le jour et la
nuit.

Tous se sont habituésa vivre en Europe...

Linda : Ah oui, c’est ¢ca mais aussi parce que tous sont venus aux alentours de 18 ans. lls
étaient tous dans une école francaise, au Congo, et avec le bac, tu as un concours, je
crois, et ils ont tous eu des bourses pour aller en Belgique ou Italie. Donc, ils ont tous
fait leurs études ici, en Europe.

Avec tafamille, je comprends quetu gardes de bons contacts...

Linda : Ah oui, ¢a c’est sir. On est tous intégreés, aussi. Enfin, je dirai que mon grand frere,
lui, il fait vraiment partie de la communauté zairoise de Genéve. Il connait tout le
monde, il va qu’en discotheque africaine ; tu vois, il est vraiment dans le milieu. Mon
petit frére, il a aussi cette tendance ; ma sceur et moi, peut-étre un peu moins. Mais ¢a
n’empéche pas que j’écoute de la musique africaine, on fait des fétes entre nous...

Tu aimes bien retrouvé cette ambiance africaine...

Linda : Ah oui, totalement.

Ton peret’ainculqué certaines valeurs africaines...
Linda : Ah bien sdr, totalement. Tu vois, je parle la langue, je connais toutes les coutumes ; et
personnellement, il y a certaines coutumes que j’aimerais respecter et d’autres pas...

mais certaines oui, par respect pour mon pere.

48



Lesquelles par exemple ?

Linda : Ben... par exemple, je pense que tu connais la dote. Donc ¢a c’est peut-étre un truc
qui ne me dit pas trop mais par respect pour mon pere, je le ferai. Ou alors, il y a des
trucs "chous” ; comme ma grand-mere, pour elle, on dit que mon petit frére c’est son
mari, tu vois. Et mes neveux, c’est les maris de ma mere. S’il arrive quelque chose a
mon pere, ce sera a mes freres d’entretenir ma grand-mere, tu vois. Et toute cette
hiérarchisation de la famille, je trouve ¢a cool. Ca fait qu’on reste toujours soude,
finalement.

Lesliensfamiliaux sont tresforts, méme avec ceux qui vivent au Canada...

Linda : Ah oui, bon ce n’est pas autant que ceux qui sont en Suisse, mais on a des nouvelles

par mon pére et méme avec mes cousins.

Comme tu étudies a Geneve, est-ce que tu retournes souvent dans le canton du Jura,

chez toi ?

Linda : Ah oui quand méme. On va dire deux fois par mois. Mais il y des périodes plus
longues, ou non, je n’y vais pas. Mais la, vu que j’ai mon copain qui est la-bas, alors
oui j’y vais plus souvent. Mais avant... on va dire que le maximum que j’aie fait sans
rentrer, c’est deux mois. Mais c’est aussi parce que tu as des attaches, finalement. Tu
n’as pas les mémes amis ici que la-bas. T’as tes amis d’enfance, ce n’est pas la méme

chose. Et puis eux, ils ne peuvent pas toujours venir non plus.

DansleJura, est-ce qu’il y aussi une communauté africaine qui s est créée ?

Linda : Oui, mais moins qu’ici a Genéve. Il n’y a pas toutes ces infrastructures, tu vois. Tu
n’auras jamais... Je crois qu’il y a un ou deux magasins africains, mais il n’y aura
jamais comme ici. Il n’y a pas, par exemple, de coiffeur comme aux Paquis. La-bas, il
n’y a pas tout ca. Ils vont tous a Lausanne ou a Bienne. Il y a une petite mais pas aussi
grande qu’a Genéve.

Rentre en compte auss peut-étre la taille de la ville et le nombre de personnes

africaines...

Linda : Ben oui, c’est sdr. Mais il y en a pas mal, maintenant ; beaucoup plus ces derniéres

années, en tout cas.

49



Avec ton pere, quel genrederelation entretiens-tu ?

Linda: ... (elle réfléchit)... Alors, je dirais que dans le passé, on a eu de bonnes relations ;
j’étais un peu sa chouchou, comme toutes les petites filles avec leur papa. Mon pere
c’est pas quelqu’un qui va venir te faire un bisou et te dire qu’il t’aime... d’ailleurs,
je ne sais méme pas si j’ai dit a mon pere que je I’aimais... enfin, si, peut-étre dans
une lettre ou dans un message mais pas comme ¢a, directement. Chez moi, on n’est
pas vraiment bisous, calins et tout ¢a. Par contre, on est tres famille et si on parle pas
assez... mais mon pere, il était... on ne va pas dire trés sévere, mais surtout... tant
que I’école ca allait, tout va bien. Et puis aprés, quand j’ai commence a grandir, je
suis devenue adolescente et forcément, I3, tu as des conflits avec les sorties et tout ce
qui va avec. Et moi, j’avais beaucoup de mal a accepter... je ne sais pas si chez toi
c’était comme ¢a... la phrase : « Oui, mais lui, c’est un garcon ! » Alors je me disais
que ce n’était pas possible, surtout moi avec mon caractére. J’avais vraiment
beaucoup de mal & accepter ¢ca. Du coup, je suis devenue un peu la rebelle. C’est
toujours moi qui ouvre ma bouche a table, c’est toujours moi qui vais dire : « Non,
mais ¢a va pas ! » (elle rigole) Du coup, je pense qu’il a appris a accepter que je sois
comme ¢a ; mais je pense que c’est bien parce qu’en méme temps on n’a pas de non-
dits et je pense que ca aide a avoir une bonne relation. Mais il y certaines choses, je
sais que c’est non ; c’est intransigeant. Par exemple, pour amener mon copain chez
moi, enfin mon premier copain, j’ai eu beaucoup de mal, ¢ca m’a pris beaucoup de
temps ; parce qu’avec mon pere, ¢’était non. Et puis, méme aujourd’hui, moi mon
copain... bon lui, il est aussi métis, alors il sait comment ¢a se passe... mais je sais
que lui n’acceptera jamais de dormir chez moi s’il y a mon pére. Ma mére, oui, mais
méme moi, je me sens mal a I’aise... mais, c’est quand méme pas bien... le matin, je
ne suis pas trés a I’aise parce que je sais que ¢a ne se fait pas et que je sais que
maintenant, mon pére va faire une concession en ma faveur. Mais dans ma famille,
ils sont quand méme assez ouverts ; moi, mes oncles, mes tantes, ils trouvent ¢a
normal qu’a 20 ans, tu ramenes ton ami a des fétes ou comme ¢a ; mais ¢a veut pas
dire qu’on va se marier. Mais a un moment donné quand t’as une relation avec
quelqu’un, t’as envie de lui faire partager ta culture et puis, voila.

Sinon, oui... & part qu’on ne discute pas beaucoup... mais sinon ¢a va.

50



Tu aimeraisplus, toi...

Linda: ... (elle réfléchit) ... non, pas forcément... je sais comme il est et en méme temps on
se comprend. T’as pas besoin non plus de faire toujours des grandes discussions, on se
comprend et I’essentiel on se le dit.

Et avec ta maman ?

Linda : Alors point de vue caractére, j’ai pris bien plus de ma tante avec ce caractere fort... de
la sceur de mon pere mais ma mére, je ne pense qu’elle n’y soit pour rien du tout. Elle
a aussi son caractere et elle parle aussi comme moi, de maniére franche, mais... c’est
peut-étre aussi parce que je suis jeune. Mais, moi si je me rebelle, je peux m’énerver
jusqu’a en pleurer, tellement ga m’énerve. Alors que ma mere, elle est plus agee et elle
arrive mieux a prendre du recul par rapport aux choses. Peut-étre que je deviendrais
comme ¢a. Alors que mon pere, il est calme et posé ; il va toujours essayer de régler le

probléme alors que moi, je vais m’enflammer pour rien.

Ton copain est aussi métis, alors...
Linda : Oui, alors il n’est pas métis européen-africain mais sa mere est mauricienne et son

pére, il est suisse.

Ton pére a vécu jusgu’a 18 ans environ au Congo et est-ce qu’il te parle parfois de ces

annéesla-bas?

Linda : Oui, enfin, juste des anecdotes mais pas son ressenti, non. Mais je ne pense pas qu’il a
da ressenti puisque c’est chez lui, en fait. A part des anecdotes ou il nous dit qu’il
faisait telle ou telle chose quand il était petit, ou nous raconter comment c’était quand

il était petit.

Tu m’asdit que petit a petit, tu éais plusouverte par rapport ataculture...

Linda : Oui, je pense que c’est vachement du fait que j’ai eté frustrée a I’école. Donc, apres,
méme si tu ne le veux pas forcément, tu essayes de tout faire comme une blanche. Tu
essayes de paraitre comme eux et tu te fermes peut-étre a ta culture, mais d’un autre
coté, je ne me fermais pas totalement parce qu’on avait toujours des fétes, on était

toujours en famille, donc non. Mais je pense qu’a I’école, oui.

51



Ca ne devait pas étre évident de jongler entre le contexte scolaire, ou tu mettais de coté

ta culture africaine, et le contexte familial ou tu la mettais en avant...

Linda : Ah, c’est slr. Par exemple, avant je ne parlais jamais de ce qu’il se passait a la maison
et de tout ce qu’on faisait avec la famille. Je ne racontais jamais rien a personne.
Tandis que maintenant, oui, j’ose en parler. Mais je ne pense pas que j’essayais de me
changer quand j’étais a I’école ; je racontais tout simplement moins que maintenant et

j’étais moins comme maintenant.

Est-ce quetu as plus d’amis métisou noirsqu’avant ?

Linda : Ah oui, beaucoup plus ! Mais je ne pense pas que c’est par rapport au fait que j’aie été
frustrée quand j’étais petite ; je pense que c’est juste qu’il n’y en avait pas avant.
Quand il y a plus d’africains qui sont arrivés a Delémont, on a tout de suite été...
enfin, tu les connais forcément, tu vois. Mais aussi parce qu’au lieu d’avoir une
communauté zairoise, camerounaise, etc., a Delémont, ils sont plus tous ensemble ;
donc tout le monde se connait et finalement tu les connais vite.

Et la communauté congolaise ou africaine, tu la cotoies, ici, a Genéve ?

Linda : Par mes fréres, oui ; mais pour les fétes, si je ne connais pas, je n’y vais pas. Mais par
mes frere, oui ; j’aime bien aller au Calypso. Moi, je suis du genre a rester en famille
plus qu’a aller en communauté. Mais ce n’est pas pour ¢a que je n’aime pas aller a une

manifestation ou a une féte.

Je passe complétement a un autreregistre, mais s je te demandais de te décrire, qu’ est-

cequetu medirais?

Linda : Ben, franchement, maintenant, je crois que je dirais que je suis métisse a 100%. C’est-
a-dire apparence, caractére, je pense aussi... quand je dis métisse, je veux dire
mélange, donc. Et puis, culturellement aussi. Il y a des trucs que j’adhére de mon c6té
européen, d’autres de mon c6té africain ; idem, il y a des trucs que tu refuses. Et je
pense que ceux qui viennent de Suisse-Suisse ou de France-France, de par leurs
parents, je pense qu’ils ne sont pas aussi ouverts que nous, tu vois. Peut-étre ouvert
d’esprit, il y en a beaucoup, mais je pense que tu restes toujours moins ouvert que
quelqu’un qui est métissé ou de culture différente. Parce que dés que tu nais, tu es dans
un bain ou forcément tu seras obligé de partager différentes cultures et d’apprendre
diverses choses. Peut-&tre aussi parce que moi je viens d’une famille ou la famille de

ma mere, ils acceptent trés bien la famille de mon pére et vice-versa. Tu vois quand on

52



fait des fétes, genre a la communion ou a mon baptéme, il y a toujours les deux cotes.
IIs s’entendent trés bien. 1l n’y pas franchement... enfin, dés fois, il faut le dire, il y a
du racisme du c6té des africains par rapport aux Blancs, mais la, dans ma famille, je
crois qu’on accepte bien ca. Mais je pense aussi C’est parce que mes parents sont
ensemble depuis longtemps.

Il'y aeutréspeu alors de problemes par rapport ala famille deta mére et |’ acceptation

deson mari...

Linda : Oui, peu mais il y en a quand méme eu. Ma grand-mére, du c6té de ma mere, donc,
nous a jamais caché qu’au début, elle était totalement contre cette union, que ma mere
se marie avec un africain. Ben déja, ils en avaient jamais vus, je crois ; parce que ma
meére vient d’un trés trés loin village, paumé en France. Et mon pere, il pense que le
fait qu’il ait été médecin, ¢a a beaucoup fait aussi, dans I’acceptation. Parce que méme
s’il était noir, il avait quand méme un statut social ; c’est vrai que ce sont des réalités
qui jouent beaucoup. Mais maintenant, non, c’est fini tout ¢a.

Ma grand-mere paternelle, tu vois, c’était la méme chose, pas avec ma mére mais avec
ma tante. Le frere de mon pére est marié avec une italienne ; ils se sont mariés tres
jeunes et ma grand-mere paternelle, elle était aussi totalement contre. Elle ne voulait
pas qu’il y ait de Blancs dans la famille. Alors que maintenant, trois sur quatre de ses

fils sont mariés avec des femmes blanches.

Au jour d’ aujourd’hui, qu’est-ce quetu ressens a étre métis, dans un paysou la majorité

dela population est quand méme blanche ?

Linda : Bien, oui, je me sens bien. Bon, au Jura, tu peux avoir encore quelques problémes de
racisme, on va dire ; a Genéve, aussi, mais moins. On va dire qu’a Genéve, tu te fonds
dans la masse, en fait. Mais au Jura... Non, mais on va dire que maintenant, je me sens
bien chez moi. C’est clair que tu auras toujours deux ou trois personnes que tu sens
qu’elles sont un peu réfractaires, mais ¢a ne me dérange pas et je suis la... bon tant pis
pour elles. En fait, tu es habituée, je crois. Ca ne me passe pas compléetement au-
dessus, mais ¢a ne me blesse pas. Mais apres, je suis totalement d’accord, il y a des
trucs qui m’énervent ... qu’est-ce que je peux donner comme exemple ? Genre, il y a
des Noirs qui se font remarquer et apres on dit et on entend que certains n’aiment pas
les Noirs. Mais & un moment donné, c’est un peu comme c¢a. T arrive dans un pays ou
t’es etranger et si tu veux parler que le lingala, manger qu’africain et si tu veux aller

que dans des endroits africains, tu vois, ben... a un moment donng, il faut aussi te

53



demander pourquoi on t’aime pas. C’est la méme chose si tu commets des vols ou des
crimes, tu vois.

Avec ce que tu dis, c'est auss comment en tant que métis ou noir tu parviens a

t'ingérer...

Linda : Alors pour moi c’est différent parce que pour moi la Suisse c’est chez moi et je ne
VOIS pas pourquoi je devrais essayer de m’y intégrer puisque c’est mon pays. Je suis
née ici, tu vois. Je ne connais rien d’autre. Donc, je suis née ici, c’est chez moi. Mais
c’est clair que c’est différent et qu’il faut te conduire difféeremment. Mais moi, je me
sens chez moi. Je ne vais pas forcément me comporter en fonction de ce que les autres

pensent de moi.

Souvent lorsgu’on est métis, on dit qu’on est ni vraiment I’un ni vraiment I’autre; et toi

tu situesde quellemaniere ? Te sens-tu plus appartenir a une culturequ’a uneautre ?

Linda: ... (elle rigole)... Alors déja, je ne me sens pas suisse, méme si je veux me faire
naturaliser. Je suis francaise et c’est vrai qu’il y en a beaucoup qui pensent que comme
je suis née en Suisse, et ben je suis suisse, mais non. Chez moi, c’est quand méme la
culture francaise pour beaucoup de choses, tu vois. Et c’est quand méme encore
différent de la Suisse. On ne dirait pas mais il y a beaucoup de choses qui sont
différentes. Et puis, je dirais que je suis plus francaise mais je pense que je suis un tout
petit moins africaine (elle rigole) mais pas beaucoup. Mais je ne pense pas que...
enfin, je pense que je parlerais toujours d’abord du coté francais parce que voila...
parce qu’on m’a toujours montré ca... mais je pense que jamais je n’oublierais mon
coté africain.

Tu asquand mémeen toi certainstraitsafricains...

Linda : Oui bien sdr. Et puis moi, j’ai envie d’élever mes enfants quand méme aussi un peu a
I’africaine, jamais je n’arréterai de manger africain, jamais je... chez moi, j’aime bien
la "déco” africaine, tu vois ; il y a plein de choses comme ca.

Mais je pense que coté esprit, je suis plus francaise. Mais non, je suis fiére de mes
racines et jamais je n’abandonnerai ce coté. Alors qu’il y en a qui sont... enfin, chez
moi, on les appelle "les frustrés” (elle rigole). Il y en a qui font tout pour paraitre blanc
alors qu’ils ne le sont pas. Moi, j’essaye toujours justement de concilier les deux pour
essayer d’étre au milieu méme si ce n’est pas possible, mais tu vois ce que je veux

dire.

54



Quand tu rencontres de nouvelles personnes, est-ce qu’ elles te demandent assez souvent

d’ou tu viens?

Linda : Oh, oui toujours. Elles essayent toujours de deviner. Alors c’est souvent indienne...
beaucoup indienne et aussi maghrébine. Je pense que c’est aussi beaucoup a cause de
mes cheveux parce que j’ai les cheveux de ma mere. Méme si j’ai les cheveux frises a
la base, ce n’est pas comme mes cousines qui ont vraiment les cheveux d’africaine,
méme si elles sont métisses. Un peu comme toi, en fait, aussi. Mes cheveux sont
bouclés mais la texture, elle est européenne.

Et qu’est ce que tu ressens quand il y a ce petit jeu de devinettes autour de ta culture

d’origine?

Linda : Ca ne m’indigne pas, je ne vais pas m’énerver pour ¢a, voila c¢’est normal. Moi, ¢a
m’arrive aussi de dire a quelqu’un qu’il est japonais mais en fait il est viethamien. Et

quand la personne est métisse ce n’est justement pas évident puisqu’il y a un mélange.

Unederniere question : est-ce que tu saiscomment ton frére a vécu tout ¢a ?

Linda : Mon frere, lui, on I’a aussi embété a I’école mais quand méme moins. Et je pense que
ca I’a moins atteint parce que lui c’est un gargon. Donc lui, il allait se battre ou il
allait... il prenait vachement plus de recul par rapport a ca. Et puis, il a vécu quand
méme aussi deux ans plus tard et il faut dire que ¢a change vite. Et je vois que lui, il a
eu de la chance d’étre a I’école avec plus d’Africains ; donc lui, il a plus d’amis
africains que moi. Et puis, ils font plein de choses ensemble ; ils se comprennent et
tout. Mais il a quand méme beaucoup d’amis blancs. Mais je pense qu’il a appris a
plus se détacher et il n’a pas souffert comme moi dans sa jeunesse car il réagissait
autrement, en fait. Et puis moi, je n’allais rien dire et me laisser toucher alors que lui il
allait se battre et répondre aux personnes. Et maintenant, il suit beaucoup son grand
frere, forcément, ben du coup, lui, il est vachement aussi africain, mais pour beaucoup
de choses aussi, il reste francais. Il est plus intégré du coté africain que moi. Mais
depuis qu’il est tout petit, il a toujours comme fan des personnes noires. Je pense qu’il

a plus pris du coteé africain que moi mais pour d’autres trucs, non.

Alors, on bout de notre discussion, s tu n’as pasde questions, jeteremercie d’avoir bien

voulu parler detoi, detes cultures et tout ce que ¢a englobe.

55



11.8 Entretien avec Angie

Jevaiste demander tout d’abord de me raconter ton parcoursjusqu’a maintenant ; que

ce soit au niveau scolaireou autre...

Angie : Bon, mes origines : mon pére est angolais, maman est suissesse... je suis née pres de
Zurich, a Schlieren. J’ai vécu deux années... enfin, on est parti en Angola... j’ai vécu
deux années en Angola, ensuite on est revenu pour des raisons politiques. On est
revenu & Zirich, donc j’ai grandi & Zurich. Je suis venu, ici, a Genéve, pour mes
études et j’y suis restée. Voila...

Tu esvenueici pour tes étudesuniversitaires ?

Angie : Oui, exactement.

Comment ca sefait quetes parents se soient installésa Zurich ?

Angie : Ben, ma maman, elle est a la base romande, donc mes grands-parents sont romands,
en fait ; ma grand-meére d’Yverdon, mon grand-pere, de Fribourg. Et pour des raisons
de travail, mon pére a di déménager a Zurich. Ma mere a alors grandi a Zrich... mais
d’origine fribourgeoise, comme moi...

Tu parlestresbien lefrancais; tuI’asapprisal’ école ?

Angie : Comme mes grands-parents étaient romands, ma meére a toujours parlé francais a la
maison... et comme les suisses allemands n’aiment pas trop parler I’allemand
d’Allemagne, la langue de communication entre ma mére et mon pére était le francais.
Donc, finalement, on a toujours tous parler le frangais a la maison.

Lefrancaisest donctalangue maternelle...

Angie : Oui et en méme temps ¢a m’a permis de ne pas avoir I’accent...

Sinon tu parlesbien le suisse allemand, j’imagine...

Angie : Oui, oui.

Tu asdes bons souvenirsde Zirich lorsquetu y asvécu ?

Angie : Euh, oui... J’ai passé mon enfance la-bas. J’ai pas de souvenirs spécifiques de mon
passage a I’école... je sais qu’au début ca surprenait parce que j’avais une couleur de
peau différente que les autres mais comme je me suis assez défendue en premiere
enfantine...

Ah dga? Tut'en souviensbien ?

Angie : Oui, oui, je me souviens de ces moments-la.

56



Tu asdesanecdotes en téte ?

Angie : Ben... je sais pas... on m’appelait chocolat et moi, je répondais fromage puant... des
choses comme ¢a. Et comme j’ai gardé le méme groupe assez longtemps, apres ¢a j’ali
eu... j’ai plus vraiment eu des soucis au niveau scolaire.

Donc c'éait plus au tout début de I'école primaire ou tu as rencontré quelques

problémes ou des confrontations...

Angie : Oui, voila. Mais je ne sais pas si ¢’était des confrontations. En tout cas, ¢a ressortait,
ben parce gu’il voyait bien que j’étais différente, en tout cas de couleur de peau. Mais
ils ont trés vite compris que... qu’il n’y avait pas vraiment d’autres différences. Mais
je pense que ¢a m’a aidé d’avoir le méme groupe pendant en tout cas tout I’école
primaire ou j’ai pratiquement eu la méme classe. On était un bon noyau.

C’est aussi sympa de garder un méme groupe comme ¢a...

Angie : Oui... pour autant que ¢a se passe bien...

Ah oui, ¢ca c'est clair. Et ces remarques qu’on te faisait provenaient surtout des enfants

ou il y avait aussi des personnes plus agées ?

Angie : Ce que je n’aimais pas quand j’étais petite c’est qu’on me touchait les cheveux et
d’ailleurs jusqu’aujourd’hui, c’est quelque chose que je déteste. Quand on vient vers
moi et qu’on me dit: « Ohh ! C’est tout doux, c’est joli !! » C’est oui... si on ne me
demande pas... c’est quelque chose qui m’est resté jusqu’a maintenant. Donc, ma
premiére réaction est de sursauter quand une main s’approche de mes cheveux. Oui,
parce que je trouve que ca fait vraiment un peu I’attraction... « Qu’est-ce qu’elle est
chou ! »... en suisse allemand, en plus, on... il y a le neutre, donc... voila... c’est ce
qui accentue la petitesse de la personne... je sais pas si tu vois ce que je veux dire...
alors voila. Pour les petites filles, on utilise le neutre...

Tes cheveux, C'est surtout deton papaou...

Angie : Non, c’est un mélange. Mais ils sont quand méme crépus. J’ai un grand frére et une

petite sceur et des trois, ¢’est moi qui ai les cheveux les plus crépus.

Ok. Alors, j’en reviens a ce qu’on disait. Tu m’as dit avoir vécu deux ans en Angola ;
mais c’ était a quelle périodedetavie ?
Angie : C’était durant mes deux premiéres années. On est parti j’avais cing mois et on est

revenu, j’avais deux ans.

57



Il doit terester peu de souvenirspuisquetu étaistreés petite...

Angie : Oui c’est vrai que j’en ai peu ; je ne m’en souviens pas tres bien. C’est plus ce qu’on
m’a raconteé, en fait.

Par rapport a ce qu’on t’a raconté justement, est-ce que ce sont des bonnes choses qui

restent ou non ?

Angie : Oui, oui c’est assez positif. Surtout par rapport a I’entourage, d’étre en famille... il y a
des bons retours, en tout cas. Sinon ce n’était pas évident étant donné que la situation
politique etait pas du tout stable, la-bas. Mon frére a plus de souvenirs; il a des
souvenirs, des moments ou les soldats sont venus chez nous, fouiller... enfin des
choses comme ¢a. Mais moi, je n’ai pas ses souvenirs-la.

Et ¢’ éait pour desraisons professionneles deton papa que vous étes partisla-bas ?

Angie : Non... c¢’était plus un souhait de la part de mon pére de retourner en Angola. Il voulait
toujours... il est venu en Europe pour éetudier et aussi pour des raisons politiques...
Oui, il est revenu, en Angola, pour un peu organiser la révolution, si tu veux... enfin la
révolution... pour I’indépendance, en fait, de I’Angola. Donc certains pays ont appuyé
ses démarches de personne qui voulait déclarer I’indépendance de I’Angola. Et c’est
comme ¢a, par le Portugal, I’Allemagne... qu’il a pu arriver en Suisse.

Tamaman était assez ouverteal’idée de partir dela Suisse pour vivre en Angola ?

Angie : Oui. Pas de soucis. C’était une grande aventure. Oui, elle, elle a gardé d’assez bons
souvenirs aussi. Et voila... s’il n’y avait pas eu la situation politique compliquée, je
pense que j’y serais encore...

Ah, vousy seriez restés...

Angie : Oui, puisque le projet de départ était d’y rester vivre. Donc, mes parents avaient tout
amene la-bas, je ne sais pas combien de tonnes (elle rigole)... en Angola, et voila.

Ah ouais, j'imagine... C'est un geste fort de la part de ta maman d’étre d’accord de

partir définitivement...

Angie : Ah oui c’est sdr. Elle connaissait pas du tout, elle ne parlait pas le portugais et elle a
appris.

Et toi, ton papa, il t"a un peu apprislalangue de son pays ?

Angie : Alors oui. On a toujours cotoyé de la famille angolaise... bon comme c’était pas
possible d’aller en Angola, on est allé chaque année au Portugal ou il y avait de la
famille, aussi. Et par ce biais et certainement par les deux années ou j’étais en Angola
méme si j’ai peu de souvenirs, ca m’a aidé d’apprendre cette langue. Du coup, je

communique tout a fait en portugais aussi.

58



Avec ce que tu medis, je comprends que tu as des contacts avec ta famille angolaise ?

Angie : Alors oui. La, je viens de quitter, justement, un cousin qui vient de I’Angola. Et 13,
par Amsterdam, il retourne en Angola. Donc c’est vrai que j’ai des bons contacts.

Eux aussi alorsviennent en Suisse...

Angie : Oui, ca arrive. Mais c’est plus rare quand méme.

Et c'est unegrande famille ?

Angie : Alors le concept de famille est différent ; il n’est pas le méme la-bas qu’ici. Donc, la
famille au sens suisse, elle n’existe plus... Mes grands-parents, je ne les ai pas connus,
les fréres ou sceurs de mon papa... enfin, le frere, dont son fils était ici, je ne I’ai pas
connu non plus. Mais bon apres la famille, c’est aussi les cousins de mon pere, etc. Je
crois qu’il y a des demi-sceurs mais je ne les connais pas. Si bien, je connais bien les
cousins de mon pére, des tantes... enfin, des cousines qu’on appelle quand méme
tantes, etc.

Donc ¢’ est une grande famille, finalement...

Angie : Ouais... j’y suis allée pour la premiere fois en tant qu’adulte (elle rigole) en 97... je
devais avoir dans la vingtaine...

Et Ia, ¢’ était la premiéerefoisquetu y retournais depuis que tu y avais été quand tu étais

encor e bébé...

Angie : Exactement... En fait, pendant longtemps, mon pére ne pouvait pas y aller comme il
était réfugié... et puis, juste pour I’anecdote, je suis née réfugiée... enfin, a I’époque,
on prenait la nationalité du pere et mon pére était réfugié, donc j’ai éte quelques mois
réfugiée jusqu’a ce que la... dans un sens, c’est un peu absurde.

Mais maintenant, le statut de ton papa, il a changé...

Angie : Oui, il est suisse et angolais, maintenant.

Jet’ai interrompu avant, tu disais que tu étais retournée en Angola en tant qu’adulte ?

Tu asétéavec ton papa ?

Angie : Alors non, lui il a été une année avant. C’était a ce moment-la le grand moment pour
lui mais moi, depuis tout le temps, j’ai eu cette envie, en fait, d’y aller parce que c’est
guand méme... c’est quand méme une partie de moi. Donc c’est vrai que c’était
important. Et puis comme je disais, mon pere, il a vraiment... enfin, c’était pas
intentionnel, cest pas qu’il préchait les valeurs "angolaises” mais voila, il était comme
il était et puis, donc on a toujours eu beaucoup de monde a la maison, par exemple ; ca

a toujours éteé un lieu ouvert que ce soit des amis mais aussi de toutes cultures, en fait.

59



Mais je pense que c’est quand méme un cété trés angolais que d’accueillir du monde,
voila. Ces valeurs-1a, elles m’ont été transmises. Finalement, je cherchais un peu a
compléter cette image, cette appréciation en y allant... voila, ¢’était quand méme un
autre pas. Donc c’est pour ¢a que j’y suis allée apres le bac, j’ai travaillé et j’y suis
allée et c’etait en effet, une trés bonne expérience... bon parce que déja, j’avais
beaucoup d’appréhension étant donné que... enfin, au sens suisse, je ne connaissais
personne ; il y avait de la famille mais je ne les connaissais pas, voila.

Durant cette longue période ou tu n’ étais pas allée, tu avais eu des contacts ?

Angie : Alors oui, j’avais eu des contacts avec des cousins qui avaient un peu mon age,
heureusement, au Portugal. Donc, je les ai retrouvés la-bas et j’ai pu loger chez une de
mes tantes... je pense qu’il faut que je dise si je parle au sens suisse ou angolais...
(elle rigole)...

Tu I’as spécifié avant donc ¢’ est bon je comprends.

Angie : Et voila, j’ai connu beaucoup de gens et puis c’était... et je me suis a aucun moment
sentie comme étrangere, donc ¢a c’était tres agréable comme expérience. Au bout des
six mois, je crois, que j’ai fait la-bas, j’avais I’impression d’étre... d’avoir la famille
partout dans la ville au point ou je conduisais une voiture la-bas... donc une fois elle
est tombée en panne et je me suis dit que c’était pas grave car la il y avait un oncle, un
peu plus loin, pour pouvoir m’aider. C’est vraiment... donc, j’étais a la capitale
Luanda.

Jevoulaisjustement te poser la question...

Angie : Et, ouais c’était un trés beau sentiment pour moi. En tant que métisse... j’aime pas
beaucoup ce terme, mais je sais pas ce qu’il faudrait utiliser comme autre terme pour
I’instant, donc je vais quand méme I’utiliser... euh, mon expérience premiére qui m’a
beaucoup frappeée, c’était de pas avoir ce regard des autres sur moi... Je crois que j’ai
de la chance, de par mes origines, qu’en Angola, la population est vraiment tres
mélangée. Donc, il y a beaucoup de Blancs, de Métis, il y a vraiment... il y a des
Noirs, bien sar...

De par la colonisation, certainement...

Angie : La colonisation a été profonde, je ne sais pas si ¢’est une bonne chose mais pour moi,
¢a m’a permis vraiment de me sentir a la maison. Et de pas avoir ce regard extérieur,
ce que j’ai toujours en Suisse. Donc, en Suisse, t’as toujours le regard, t’es toujours
percu comme étrangére, quoi... méme si... au-dela de la couleur de peau et tout ca.

T’es quand méme a prime abord percue comme étrangere. Et la-bas, eh ben non; je

60



peux me promener dans les rues méme si on m’arrétait c’était pas parce que j’avais
une autre couleur de peau, mais c’est peut-étre parce que j’étais belle (elle rigole) ou je
sais pas... c’est parce qu’on m’avait jamais vu ou ... enfin, voila; donc ¢a, c’était
qguand méme un poids, au fait, qui me tombait des épaules, donc ¢a c’était vraiment
super. Et 13, j’ai d’autres copines qui ont aussi des parents d’Europe et d’Afrique qui
ont pas du tout cette méme expérience, comme au Nigeria ou la population est
beaucoup plus noire que mélangée. Enfin, la-bas aussi, finalement, elles sont
étrangeres, du coup, elles n’ont aucun lieu ou elles se sentent vraiment chez elles.

Je veux encore ajouter que finalement on a quand méme de la chance d’étre a plusieurs
endroits a la maison. Comme toi, par exemple, j’ai été a Cuba ben 13, on te prend pour
une cubaine, j’ai été au Brésil, 1a on te prend pour une brésilienne. Et souvent méme
des personnes qui t’accostent ici, ben ils te demandent : « Ah, tu viens d’Ethiopie ? »
ou méme, ils te parlent en tigrinya et t’es la: « Ben...non! » Mais ¢a montre que
méme tu pourrais étre de leur pays, alors du coup, au lieu d’en étre que d’un ou de
deux, ben on est finalement, on pourrait étre a la maison partout.

Et ¢a, c’est aussi une bonne expérience, je trouve que j’ai faite. Je suis allée au Brésil
avec une copine suisse, aussi, et c’est drole parce qu’ils pensaient que j’étais la guide
ou autre. Alors on a vraiment jamais eu de soucis a ce niveau-la. C’est vrai que si tu
parles un peu portugais ¢a se voit et ¢a s’entend. Donc, ils s’apercevaient tout de suite
quand je parlais que je n’étais pas de la-bas. Mais c’est sympa comme sentiment
d’appartenance, finalement, quand tu vois que ¢a peut s’élargir, en fait.

Donc toi, ¢ca ne te dérange pas vraiment quand quelqu’un essaye de deviner d’ou tu

viens...

Angie : Non, non... De toute facon, il peut pas vraiment savoir. Et puis, chez les angolais, il y
a tellement de population. Méme moi, si je vois un angolais, je peux pas forcément
dire qu’il est de la-bas. Si t’as pas parlé, c’est difficile a dire, je trouve.

Tu es partiedurant unelongue période en Angola, alors?

Angie : Oui, environ six mois.

Et qu’est-ce que tu asfait pendant ton sgour ?

Angie : Alors, j’ai surtout fait connaissance avec ma famille, j’ai beaucoup dansé, je suis allée
a la plage... c’était vraiment m’imprégner du lieu. J’aurais voulu apprendre une
langue locale, mais dd a la colonisation qu’il y a eu en Angola, c’était plus difficile
d’apprendre le kimbundu qui est la langue locale. C’était plus facile d’apprendre

I’allemand, la-bas, que le kimbundu, donc c’est dommage. Mais oui, j’ai fait... je me

61



suis un peu enracinée, la-bas, quoi. J’avais envie de confirmer tout ce que j’avais pu
ressentir avant.

Tu en gardes des bons souvenirs, j’imagine...

Angie : Ah oui, oui. C’était une bonne expérience.

Tu sentaisquetu avaisbesoin d’y aller ?

Angie : Ben, ouais... ¢a cl6t ou ¢a ouvre un chapitre, je crois. On peut le voir dans les deux
sens.

Et depuis, tu y retour nes detemps en temps ?

Angie : Oui, quand j’ai I’argent et le temps.

Et pasforcément avec ton péreou tamere ?

Angie : Non, on est allé une fois tous en famille... mais sinon, non, pas forcément.

Tu tesensalorsassez bien et libred’y aller toute seule...

Angie : Ah oui, tout a fait.

Et tesfrereset soaurs, ilsont aussi eu ledésir d'y aller ?

Angie: Ouais, ouais ; ils y sont aussi allés. Justement, je pense que mon pere nous a quand
méme, finalement, transmis beaucoup de choses méme s’il nous a jamais dit qu’il

fallait absolument aller la-bas. Ouais, ¢a s’est fait naturellement pour chacun de nous.

Durant tes années de scolarité e¢ méme apreés, ton groupe d’amis étaient composés de

personnes detoutes cultures ou que de Suisses ?

Angie : Alors, oui, c’était les cultures qu’il y avait a ce moment-la. Donc, je sais pas... a
I’époque, il y avait des yougoslaves, des italiens, des suisses. Il y avait quand méme
plus de Suisses que maintenant. Mais bon, c’était a Zirich, aussi, donc c’est un peu
différent.

Geneve est tres internationale... Est-ce que comme a Zirich, ici a Genéve, tu te sens

auss érangere?

Angie : Méme a Genéve, je ne suis pas percue comme suisse, donc a ce moment-13, je suis
percue comme une étrangere, forcément. Donc, voila, il y a souvent la question : « Tu
viens d’ou ? » Et il y a la réponse : « Je suis suisse. » et aprés c’est les : « Ah, bon !l »

Enfin voila, je pense que tu vois ce que je veux dire.

Et avec tesamis, vous parlez souvent de vos pays respectifs ?
Angie : Non, pas forcément, c’est pas beaucoup... non je ne crois pas, comme j’ai été la [a

Zurich], j’étais suisse et c’était tout. J’avais les mémes habitudes qu’eux, finalement.

62



Et puismaintenant ? Tu en parlesplus?

Angie : En fait chez moi, ¢a n’a jamais €té un tabou, en fait. C’était pas quelque chose de
séparé. C’était un tout. D’ailleurs, je préfere dire que je suis 100% angolaise et 100%
suisse, ca fait 200%, que de dire moitié-moitié parce que... parce que pour moi, ¢a
veut rien dire d’étre une moitié... et une moitié de quoi ?! T’es pas une moitié, t’es
une personne a part entiere, quoi. Donc, voila, ¢a a toujours €té un tout et puis, je
pense que... c’est vrai que j’ai des amis de tout horizon et forcément t’es amené a
échanger par rapport a ta personne suivant les situations. Donc t’es pas forcément
ameneé a en parler, je veux dire que... non, c’était pas chez moi des époques ou je
faisais des découvertes parce qu’heureusement, mon peére, il a toujours répondu a ces
questions sans nous faire des lecons. C’était naturel et on a grandi avec. Je sais que ¢a
peut arriver autrement mais pour moi, les deux sont ma culture, quoi. Donc, il n’y a
pas cette différence-la.

Pour toi, alors, ce n’est pas deux moitiés qui S assemblent pour nefaire qu’un tout...

Angie : Non... tu prends le meilleur des deux ! (elle rigole)

Quand ca t’arrange suivant les événements (je rigole). J'avais justement une question :

on dit souvent que les personnes métisses — bon, toi, tu n’aimes pas utiliser ce terme —

mais on dit qu'elles ont le cul entre deux chaises. Tu ne ressens pas alors ce
sentiment d’ ére entre deux univers?

Angie : Non, non, pas du tout.

Question un peu plusbrute; s jetedemande dete décrire, qu’est-ce quetu dirais ?

Angie : (elle réfléchit)... c’est dur comme question... ¢a dépend énormément du contexte. Si
tu me demandes pour un entretien ou je dois me présenter pour avoir un boulot ou si
c’est méme a titre personnelle... Bon, si je ne la connais pas, je m’intéresserai a savoir
ce qu’elle est elle, en tant que personne... mais je n’aurai pas de probléeme a dire que
je suis métisse. Moi je pense que ¢a dépend beaucoup de la situation si ¢’est pour un
entretien de travail eh ben je ne mettrai pas en avant que je suis métisse parce que c’est
pas forcement un atout, donc voila. Si c’est pour rencontrer quelqu’un et que je n’ai
jamais vu alors pour faciliter la rencontre, je dirai que je suis métisse parmi d’autres
choses, comme je suis habillée, par exemple. C’est pas quelque chose que je cache, en
tout cas. Ca se voit alors autant... tant mieux... mes formes généreuses, je ne les cache

pas non plus et puis, voila. Je suis comme ¢a, c’est comme je suis.

63



Est-ce quetu parviens abien gérer tesdeux cultures?

Angie : Non, je pense que c¢a se passe bien. Je le vois plus comme un atout aussi pour
approcher d’autres personnes. J’ai toujours des préjugés mais je pense que, j’en ai
qguand méme moins que... par rapport a d’autres personnes ; je serais comment me
comporter dans différentes situations si tu rencontres quelqu’un dont tu ne connais pas
la culture, ben... je sais pas, il y a certaines maniéres de faire qui, que j’ai apprises...
dont je sais que la sensibilité peut étre plus heurtée en faisant d’une maniere ou d’une
autre, donc je crois que c’est un atout que j’ai. Donc, ouais... le rapport avec les autres

personnes... ¢a m’aide beaucoup d’avoir ces deux cultures... en poche. (elle rigole)

Est-ce quetu asdéja eu des problemesderacismeou d’intégration ?

Angie : Oui, oui. C’est... a tous les niveaux ; ouais vraiment. Alors ¢a va de prostituées a:
« Mais t’es noire, alors t’es peut-étre pas solvable!» Et I’expérience la plus
marquante c’était quand on s’est fait arréter par la police... Alors pour remettre dans
son contexte, on faisait un trajet entre Lausanne et Fribourg et on conduisait une
BMW rouge...

Avec tes parents ?

Angie : Non avec des amis. Et en sortant de I’autoroute, on s’est fait arréter par la police a...
ils étaient armés, ils pointaient leur arme sur nous... ils nous ont demandé de sortir de
la voiture avec les mains derriére la nuque... ils nous ont pris chacun dans une autre
voiture de police... ils nous ont amenés a un poste de police... ils nous ont mis a nu
sans jamais rien nous expliquer... c’était... je voulais savoir pourquoi ils nous
emmenaient et on me répondait : « Ouais, mais tu devrais savoir ! » Voila... t’es pris
comme des criminels... et apres quand ils ont vu qu’ils avaient fait une erreur, c’était :
« Qui, merci, au revoir ! » Et puis c’était fini...

IIs ne vous ont pas expliqué pourquoi ils vous avaient arrétés ?

Angie : Bon, apres, on a creusé un peu... enfin, moi j’ai creusé un peu parce que c’était quand
méme gros... et, finalement on a su qu’il y avait, en effet, une annonce comme quoi ils
recherchaient une voiture rouge mais qui n’était pas du tout une BMW, je sais pas du
tout te dire quelle marque parce que je ne connais pas, mais je pense qu’en tant que
policier faudrait quand méme savoir les marques de voitures et pas se fier uniquement
a la couleur ; mais bon, ils cherchaient deux Noirs... qui correspondaient pas non plus
a la description des deux amis qui étaient devant. Donc, voila... c’était tres

marquant...

64



Et casest passéil y alongtemps ?

Angie : C’était il y a quatre ans ou cing ans.

Quand méme assez r écent...

Angie : QOuais et j’en doute pas que ¢a, ¢a existe toujours. De toute maniéere... d’ailleurs...
enfin, a ce niveau-1a, il y a toujours du racisme... il y a jusqu’a aujourd’hui beaucoup
d’amis qui me racontent ce genre de choses. Que ce soit pres de la gare... enfin,
voila... c’est quelque chose qui est encore tres trés présent.

Vousauriez pu porter plainte dans cette affaire, non ?

Angie : Ben, on a essayé mais on nous a dit qu’ils ont fait les procédures soi-disant légales et

puis qu’on ne gagnerait pas. Donc, du coup, on a laissé tomber mais on a quand méme
fait un article dans le journal, c’est passé a la presse. On a eu I’occasion de rencontrer
le chef de police du poste, la, ou on nous avait arrétés. Et, ouais... je te dis ¢ca parce
gu’on n’a pas rien dit parce que sinon il n’y aurait rien eu qui aurait été fait. Il y aurait
juste eu un au revoir et c’est tout.
C’était le plus gros... Mais bon, j’aurai bien voulu faire mon mémoire la-dessus mais
c’est trés délicat comme sujet et puis, il faudrait plusieurs heures d’observation.
J’avais laissé tomber mais je ne doute pas que ca existe toujours... a I’école, par
exemple.

Entreenfants?

Angie : Non, je parle plus des enseignants que des enfants. C’est pas une généralité mais c’est
vrai que ca existe. 1l y a beaucoup de I’incompréhension de I’autre, je trouve. On parle
souvent des petits noirs, par exemple, au lieu de dire le nom... les autres, on les
appelle par leur prénom. C’est des petites choses comme ¢a auxquelles je suis plus
sensible, étant donné mes origines.

Quand tu aspostulé a I’enseignement est-ce que tu asrencontré des problemes ?

Angie : Non, je n’ai pas eu de problémes a ce niveau-la.

Et avec les parentsd’ éléves ?

Angie : Le statut d’enseignant aide beaucoup, je trouve. Donc, je n’ai jamais eu de problémes
au niveau... par rapport a des parents. Au contraire, ¢ca m’est plus arrivé que des
parents soient contents que je sois de deux origines car ils s’identifiaient, il y a la
communication qui se fait plus facilement notamment avec des parents musulmans,
pourtant je ne suis pas musulmane... et d’origine africaine, donc.

Dans queé quartier tu enseignes ?

Angie : A Onex-Parc.
65



Ok. Il y a une certaine mixité culturelle qui favorise peut-étre ton intégration dans ce

contexte...

Angie : Oui, c’est sir. Tout a fait. Mais je me vois mal aussi enseigner dans un quartier ou je
n’ai rien a voir. (elle rigole) C’est ce qui m’intéresse aussi finalement dans ce métier ;
toutes ces différentes cultures et comment elles peuvent se rencontrer.

Tu enseignes en division élémentaire ?

Angie : Oui, oui. J’ai tout fait et & je recommence. (elle sourit)

Ladivison moyenne net’intéresse pas ?

Angie : En fait, ca m’était un peu égal mais comme une amie a moi — on voulait commencer
ensemble — et elle avait la préférence pour I’élémentaire, donc j’ai commenceé la.
Finalement, ¢ca me correspond bien, en fait. C’est un peu dommage... bon, je le fais
quand méme, mais I’allemand n’est pas dans le programme encore... enfin, il y est
mais c’est encore tres latent... alors je leur apprends quand méme un peu I’allemand,

mais ¢a me manque quand méme un peu par rapport a la division moyenne.

Je reviens a un point intéressant que tu m’as dit tout a I’heure; tu n’aimes pas trop

I’ appellation métis, alors comment te qualifierais-tu ?

Angie : C’est... enfin, mes freres et sceurs, ils se sont beaucoup plus penchés sur la question,
si tu veux. Mais c’est vrai que métis a la base, ¢a vient... il me semble... des
croisements d’animaux. Donc, on croisait le cheval avec I’dne et c’était des
métissages. Et c’est resté pour les étres humains. En méme temps, je n’ai, pour

I’instant, pas d’autres termes (elle rigole) & proposer, donc voila, c’est surtout pour ¢a.
Alorson arriveau bout... merci beaucoup.

Angie : J’espere que j’ai été clair dans mes réponses et que c’est bon...

Oui, oui. Net’'inquiéte pas. Merci encore.

66



	Mémoire et résumé.pdf
	Tout a commencé lors du Séminaire de préparation au mémoire, cours suivi en troisième année (LME2), où mes questionnements sur la thématique que je voulais aborder ont débutés. Ce séminaire a été d’une grande aide même si des changements significatifs...
	Je remercie tout autant Mme Gladys Andrade Lecomte qui a accepté d’être membre de la commission de mémoire ; ainsi que Mme Martine Auvergne qui figure également comme personne du juré et qui m’a donné des conseils tout au long de l’écriture de mon mém...
	Table des matières
	10.1  Journal de mémoire 2
	10.2  Autobiographie interculturelle 8
	10.3  Entretien avec mon frère 15
	10.4  Entretien avec Roxanne 17
	10.5  Entretien avec Amina 26
	10.6  Entretien avec Alice 32
	10.7  Entretien avec Linda 42
	10.8  Entretien avec Angie 56
	Introduction
	1.1  Extraits autobiographiques
	1.2  Choix de la thématique

	Présentation de la recherche
	2.1  Les cultures à l’école
	2.2  Mon objet d’étude
	2.3  Le concept de métissage
	2.4  Structure du travail

	Cadre théorique
	3.1  Précisions étymologiques
	3.2  Définitions du mot métissage
	3.3  Présence du métissage dans différents domaines
	3.4  Eléments historiques sur le métissage
	3.5  Revalorisation du métissage
	3.6  Pensée métisse
	3.7  Le métissage et la métaphore
	3.8  Le métissage au sein des sociétés
	3.9  Les rencontres : phénomène inhérent au métissage
	3.10  Hétérogénéité du métissage
	3.11 Composantes plurielles du Moi
	3.12  L’individu métis
	3.13  Appartenances multiples d’un individu métis
	3.14  L’antimétissage

	Questions de recherche
	Méthodologie
	5.1  Mes démarches
	5.2  Les personnes choisies
	5.3  L’entretien semi-directif
	5.4  Récolte des données
	5.5  Construction du canevas d’entretien
	5.6  Le récit de vie

	Construction de l’analyse
	6.1  Quelques précisions
	6.2  Organisation de la partie analytique
	6.3  Une démarche compréhensive

	Analyse
	7.1  Contexte scolaire suisse
	7.2  Se sentir appartenir à…
	7.3  Attaches africaines
	7.4  La langue
	7.5  Transhumer entre ses deux cultures
	7.6  Etre de deux cultures – Etre entre deux cultures
	7.7  Etre métis en Suisse –  Etre métis en Afrique
	7.8  L’internationalité d’un individu métis

	Synthèse analytique
	8.1  L’″entre″ métis
	8.2  Transhumance culturelle
	8.3  Diversité dans l’identité ″métisse″

	Conclusion
	Références bibliographiques

	Annexes
	11.1  Journal de mémoire
	11.2  Mon autobiographie interculturelle
	11.3  Entretien avec mon frère
	11.4  Entretien avec Roxanne
	11.5  Entretien avec Amina
	11.6  Entretien avec Alice
	11.7  Entretien avec Linda
	11.8  Entretien avec Angie


