13 juin 2022 Raphaél M. Kadishi

ET MOI QUI CROYAIS ETRE NOIR... (UNE ANTHROPOLOGIE DU METISSAGE)

Ainsi j’en viens a parler du métissage, que jaborde sur une note personnelle puisqu’étant moi-méme Métis
eurafricain ou « Mulatre », ce sujet me donne matiére a penser depuis ma plus tendre enfance et, comme le

suggere cet écrit, risque de me préoccuper encore longtemps.

N7 noir, ni blanc

A priori, il est assez curieux de constater qu’en Occident les Métis eurafricains sont indifféremment
confondus avec les Noirs, chose qui semble tomber sous le sens pour certains. Toutefois, cette
indifférenciation ne peut pas se justifier par leur couleur de peau, qui dans certains cas se rapproche
davantage de celle d’un Blanc que celle d’un Noir. D’ailleurs, qu’est-ce qui peut bien nous faire croire que
le phénotype du parent noir s'impose davantage que celui du parent blanc chez un enfant issu d’une union
entre les deux ? Cette assimilation n’est pas non plus soutenable lorsqu’elle se fonde sur le choix que font
beaucoup de Métis eurafricains de s’identifier aux Noirs, puisque cette identification semble étre effet d’'un
point de vue « blanco-centré » (si 'on veut bien me permettre cette expression). En effet, il est probable
qu’en Occident la principale raison pour laquelle les Métis ont tendance a étre assimilés ou a s’identifier eux-
mémes aux Noirs repose sur le fait que dans un environnement a prédominance blanche tout point de vue
est forcément imprégné de celui des Blancs, qui en occurrence confondent les Noirs et toutes personnes
ayant la peau plus foncée qu’eux-mémes. Peut-étre faudrait-il souligner qu’en Afrique subsaharienne, suivant
la méme intuition, quoiqu’inversée, les Noirs assimilent les Métis aux Blancs!. En Poccurrence le Métis est
ici abordé a partir de points de vue opposés, étant tantot saisit comme ayant la peau foncée, tantot comme

ayant la peau claire.

Ceci ne devrait pourtant pas nous étonner, a supposer que ’on connaisse les quelques travaux de Merleau-
Ponty au sujet de ce qu’il appelait jadis « La Nouvelle Psychologie ». Travaux dans lesquels il établit
notamment la distinction entre le mode de perception spontané et analytique. En 'occurrence, Metleau-
Ponty formule la these suivante : le sujet ne percoit spontanément les données sensorielles du réel jamais de
maniére isolée (mode de perception analytique) mais toujours intégrées dans des ensembles (mode de
perception spontané)?. Or, différents ensembles peuvent étre percus a partir des mémes données
sensorielles, en introduisant les lignes de la forme de ces données dans d’autres formes, de maniere a ce
qu’elles constituent de nouveaux ensembles. De plus, vraisemblablement la subjectivité de chacun constitue
le centre a partir duquel il ou elle juge son environnement, chacun agissant selon le point de vue qu’il ou elle

forme sur le monde ou justement selon la maniere qu’il ou elle a de saisir des ensembles inédits a partir des

!l est important de préciser que cela concerne principalement les Noirs d’Afrique subsaharienne puisqu’en Occident,
les immigrés d’Afrique et leurs descendants semblent mieux reconnaitre les Métis en tant que Métis. Cela sans doute
parce qu’étant eux aussi imprégnés du point de vue blanco-centré, leur regard spontané qui les aurait incités a assimiler
les Métis aux Blancs est compensé par celui des Blancs, de sorte qu’ils sont sans doute amenés a reconnaitre plus
facilement les Métis dans leur métissage. Quoique cela reste a vérifier.

2 MERLEAU-PONTY, Maurice, « le Cinéma et la nouvelle psychologie » [1945], in M. Metleau-Ponty, Sexs et non-sens,
Paris, Nagel, 1948, pp. 97-122 [rééd. Paris, Gallimard, 1995].



données sensorielles qu’il ou elle rencontre. Autrement dit, nous sommes forcément tous égocentrés, du
moins spontanément. D’ou la possibilité pour ’homme de se « décentrer » par la pensée. Par conséquent, il
appartient a un Blanc d’avoir spontanément un point de vue blanco-centré sur le monde ou en 'occurrence
de saisir Pensemble Noir-Métis comme un seul et méme ensemble plutdt que Blanc-Métis comme le ferait
un Noir?. Autrement dit, du point de vue d’un Blanc, le Métis ou le Noir est sans doute d’abord percu
comme étant plus foncé que soi-méme, de sorte qu'au premier abord la nuance qui distingue le Noir du
Métis ne doit pas lui apparaitre avec la méme évidence que celle qui distingue la peau blanche d’une peau
plus foncée*. Dans cet ordre d’idée, la distinction Noir-Métis semble constituer pour un Blanc une nuance
a opérer uniquement dans le cadre d’un jugement analytique impliquant un décentrement, mais elle ne
semble pas relever d'un mode de perception spontané, quand bien méme I’écart entre un Noir et un Métis
est plus qu’une simple nuance, car il équivaut au fossé qui se tient également entre le Blanc et le Métis.
Autrement dit, foncé-claire étant une catégorie plus générale que noir, blanc, métis, il est évident que celle-
ci surgisse dans notre esprit plus spontanément lorsqu’on tente de saisir le réel. De méme que Blancs, Noirs
et Métis confondus nous peinons parfois a distinguer les Asiatiques les uns des autres, bien qu’ils soient tous

différents.

Or le Métis, renvoyé de part et d’autre vers le camp opposé, se sentant contraint de choisir entre 'un et
autre, sans quoi il s’isole de toute communauté, chancelle et peine parfois a se situer. Néanmoins, comme
nous I'avons évoqué, en Occident il semble témoigner d’une tendance a s’identifier aux Noirs, ou du moins
a identifier sa couleur de peau a celle des Noirs. Identité qu’il revendique parfois méme plus ficrement que
les Noirs eux-mémes en s’engageant notamment dans un militantisme afrocentriste, africaniste ou encore
anti-raciste... sans doute en partie pour compenser son indétermination identitaire. Pourtant, sous un
certain rapport, lorsqu’un Métis prétend s’identifier aux Noirs, paradoxalement il révele par la méme qu’il
est peut-étre plus Blanc qu’il n’est Noir, puisqu’il reconnait ainsi malgré lui adopter spontanément le point
de vue des Blancs qui 'assimilent aux Noirs et non celui des Noirs qui font 'inverse. Autrement dit, il révele
étre profondément blanco-centré. D’ailleurs, la plupart du temps, bien plus qu’aux Noirs d’Afrique, c’est
aux Afro-Américains qu’il tend d’abord a s’identifier, sans doute parce qu’il s’agit de la communauté noire
d’Occident la plus médiatisée et par rapport a laquelle il n’a au passage pas 'occasion d’éprouver de décalage

du fait de ne pas vivre aux Etats-Unis.

Pourtant, rien que le constat de ces regards croisés posés sur les Métis devrait suffire pour reconnaitre le
métissage eurafricain comme une réalité a part entiere avec son propre rapport au réel et donc aussi sa
propre culture, quand bien méme celle-ci se constitue d’un syncrétisme d’une double culture. En effet, sur
le plan phénotypique, un Métis a la peau plus foncée qu’un Blanc et plus claire qu’un Noir, un nez plus épais

respectivement plus fin, des cheveux plus frisés respectivement plus lisses, etc. Sur le plan social également,

3 MERLEAU-PONTY, Maurice, « le Cinéma et la nouvelle psychologie » gp. ¢it., p.98 : « si 'on nous présente la série : ab,
cd, ef, gh, ij, nous accouplons toujours les points selon la formule a-b, c-d, e-f, etc. alors que le groupement b-c, d-e,
f-g, etc... est en principe également probable. »

4 A défaut d’étre blanc, je ne fais que spéculer.



du fait d’étre pris tantot dans le réseau de préjugés des Noirs tantdt dans celui des Blancs, le rapport aux
petsonnes du Métis diffeére aussi dans la mesure ou, comme la plupart des gens, ce dernier aura tendance a
agir en conséquence des préjugés a partir desquels il se sait abordé. Ainsi, je ne suis ni Blanc, ni Noir, mais
Métis ou « café au lait », je ne suis ni européen ni africain, mais bien eurafricain® de méme que le vert n’est
ni jaune ni bleu, mais une couleur a part entiere composée du mélange du des deux. D’ailleurs, je ne suis
méme pas les deux 2 la fois, puisque pour que je puisse me dire et Noir et Blanc, il faudrait que les attributs
des Noirs et celui des Blancs que j’hérite de mes parents agissent pleinement sous des rapports différents,
de méme qu’on dirait d’'une statue d’Apollon en marbre qu’elle est pleinement de marbre et pleinement de
la forme d’Apollon, puisque le marbre agit sur la matiere de la statue tandis que la forme d’Apollon agit sur
sa forme. Or, le phénotype des Noirs et celui des Blancs, lorsqu’ils se rencontrent dans I'union des deux,
agissent sur le méme plan, de sorte qu’ils ne peuvent coexister sans se mélanger et ainsi susciter une nouvelle
entité. D’ou justement que le fruit de cette union possede la peau plus foncée que 'un et plus claire que
lautre, le nez plus épais respectivement plus fin, les cheveux plus frisés respectivement plus lisses, etc.
Pourtant, cette spécificité du métissage eurafricain, respectivement afro-européen, semble aller de soi en
Afrique du Sud ou aux Antilles notamment, ou la présence de communautés métisses est attestée. Il n’y a
qu’en Occident que les Métis semblent ne pas avoir tout a fait conscience d’eux-mémes. C’est pourquoi, il
me parait urgent de penser le métissage eurafricain, sinon en tant que culture, du moins en tant que culture
en devenir. Ainsi jose espérer que mes semblables sauront se reconnaitre dans la description a laquelle je

m’essaie a présent.

Un décalage

En P'absence de communauté métisse euraftricaine, forcément que le Métis se retrouve la plupart du temps
en minorité, voire seul au sein des différents groupes qu’il integre. Ainsi, il est d’emblée renvoyé a son
métissage des lors qu’il rencontre autrui et d’ailleurs, il ne lui est pas possible de se fondre totalement dans

la masse sans laisser apparaitre des traces de ce décalage.

Or vraisemblablement, I'expérience nous révele que ce décalage devient rarement, sinon jamais, une banalité
pour autrui. La plupart du temps, les témoins de ce décalage ne peuvent s’empécher de I'expliciter ou de le
suggérer implicitement par leurs préjugés®, que ce soit avec de bonnes ou de mauvaises intentions, que ce
soit intentionnellement ou par accident. Apres tout, toutes personnes confondues, il semblerait que lorsque
nous sommes témoins d’une personne présentant un trait distinctif, on ne peut s’'empécher d’y préter
systématiquement attention ou d’y faire référence, et cela non pas forcément dans un geste de rejet, puisque

la plupart du temps ce trait distinctif, quel qu’il soit, constitue a nos yeux une accroche pour entrer en

5 Quand bien méme la part européenne s’impose sans doute davantage du fait d’étre issu du territoire européen, alors
que la part d’héritage africain s’hérite principalement que dans la relation a son parent d’origine africaine

6 Préjugés qu’au passage ils ne peuvent s’empécher d’avoir, car personne ne peut, avec toute la bienveillance du monde,
interpréter ce qui lui est étranger sans clés d’interprétation, aussi infondées qu’elles soient. Or, dans nos rapports
sociaux quoi d’autres que nos préjugés peuvent nous servir de clés d’interprétation ?



relation avec la personne en question, voire pour alimenter cette relation. Ainsi, 'évocation récurrente du
trait distinctif de « 'intrus » raméne continuellement a la conscience de ce dernier ce trait d’identité qu’il n’a
pas choisi, comme le retour d’un souvenir refoulé. Pour ma part, passant spontanément pour Noir aux yeux
des Blancs et Blanc aux yeux des Noirs du fait de mon teint métissé, chrétien dans des cercles d’amis athées,
francophone chez un employeur germanophone et j’en passe, je suis réguliérement renvoyé a mon trait
distinctif. Le plus souvent, cette explicitation de mon décalage est faite dans lintention tout a fait
bienveillante de me charrier et apres tout, « qui aime bien chatie bien » a ce qu’il parait. Néanmoins, il peut
étre intéressant de partager le flux de pensée qui s’active dans mon esprit malgré moi a ’évocation récurrente

de mon décalage.

En Poccurrence, je me questionne instantanément sur mon identité et mon trait distinctif qui ne laisse pas
indifférent le groupe que je tente d’intégrer, de sorte que je me congois systématiquement en marge de cette
communauté avec laquelle je ne pourrai jamais totalement faire corps et passer inapercu. Or, ces
préoccupations démangent d’autant plus quand le lieu ou 'on constate ce décalage est son lieu d’origine,
comme cela est mon cas. Ainsi, je suis un étranger sur ma propre terre. Pour ma part, en I'absence de
communautés métisses eurafricaines (en plus chrétienne et francophone serait déja trop demander), j’en
viens alors 2 me demander s’il existe un lieu ou mes traits distinctifs pourraient ne plus se faire remarquer
et devenir enfin une banalité. Ayant donc ’habitude de toujours étre en décalage sous un certain rapport
dans tous les milieux dans lesquels je m’insére, il ne m’est désormais plus nécessaire d’entendre expliciter
mon trait distinctif pour éprouver malgté tout ce décalage. Puis aprés tout, ce qui est premier c’est n’est pas
Pexplicitation de ce décalage, mais bien la réalité méme de celui-ci qui appelle a étre remarquée puis
explicitée. Ainsi, rares sont les moments ou je m’oublie, ou je ne cogite pas, ou je ne me contemple pas moi-
méme agissant a la troisieme personne. Autrement dit, je prends plus de temps a me situer par rapport a ce
que je vis qu’a le vivre. Drailleurs, cet exces de cogitation aggrave le décalage en ce qu’il contribue activement
ame placer en contemplateur plutdt qu’en acteur de I’événement dans lequel je suis inséré. En fin de compte,
malgré mes efforts de participation, je ne me sens méme plus concerné par ce dont je ne suis plus qu'un
témoin. Ainsi, il m’arrive souvent d’avoir des airs de réveur aux yeux de mon entourage qui me reproche

d’étre « téte en Dair ».

Force est de constater que ces remarques qu’on exprime le plus souvent sous forme de blague bienveillante
pour grandir en complicité avec « étranger » et ainsi 'intégrer a notre milieu sont peut-étre paradoxalement
ce par quoi on réitére la cause méme de la limite de son assimilation. Pour la personne concernée, ces
remarques soulévent un questionnement sérieux, qui n’est pas juste 'expression d’une certaine susceptibilité
cachée, puisqu’elles mettent en évidence un décalage objectif réel qui remet en cause légitimement sa
présence dans la communauté dans laquelle elle se trouve. Or, c’est précisément du fait de ce
questionnement et de ce début de crise identitaire que suscitent ces remarques, que souvent I’on interprete
comme le signe d’un rejet, qu'on se plait a confondre ces dernieres avec des « micro-agressions racistes ».
Pourtant, il me semble plus probable que ces remarques relévent plutét du comportement spontané de toute

personne indépendamment de son ethnie que d’un acte de racisme. Au pire ces remarques sont indiscrétes,



affichantes et génantes, car elles révelent une zone de vulnérabilité, elles crévent un abces en dévoilant au
. . , o . .
grand jour P'attribut d’un tel par lequel celui-ci se fait intrus, de telle sorte que son appartenance a un groupe
se voit remise en cause. Une mise 2 nu maladroite peut-étre, mais certainement pas du racisme (a 'exception
de certains cas isolés bien entendu). D’ailleurs, si 'on devait commencer a demander a toute personne de
, SR TR . . . - .
s’abstenir d’expliciter un décalage qui apparait pourtant avec évidence, autrement dit de se censurer pour
éviter d’actionner la machine a cogiter, on générerait un manque de spontanéité et une superficialité

insupportables dans les rapports sociaux.

Un handicapé de la praxis

Malgré toute la richesse qu’on peut légitimement reconnaitre aux sociétés multiculturelles, force est
d’admettre que dans la pratique I'assimilation de cultures hétérogenes se heurte a plusieurs obstacles. Or, le
Métis incarne en lui-méme cette coexistence de cultures hétérogenes et donc aussi les problémes qui
P’accompagnent : notamment une limite dans la conciliation de ce double héritage culturel qui débouche
souvent sur un manque de spontanéité dans son agir. En Poccurrence, le Métis est contraint de se montrer
inventif en tentant d’opérer une forme de syncrétisme cohérent sur la base des données qu’il regoit de I'une
et de lautre culture (a supposer qu’il grandisse en héritant des deux cultures bien entendu), quand bien
méme l'une s’impose peut-étre plus que l'autre, du fait d’habiter sur le continent européen par exemple. Or,
ce travail se fait dés ’enfance, puisque d’emblée le Métis est confronté au fait qu’il ne ressemble ni a son
pere ni a sa mere. Pour ma part, je me souviens encore de 'hésitation qu’ont suscitée en moi les personnes
m’interrogeant sur mes origines lorsque je n’avais encore que sept ans, ne sachant pas auquel de mes
héritages je devais accorder la priorité. Aussi, il m’était difficile de savoir si je devais me brosser les dents
avant le petit-déjeuner, comme me le commandait sévérement mon pére, ou apres, comme me le suggérait
ma mere et la coutume locale. Cela est emblématique des effets qu’un manque de référentiels clairs et
distincts peut engendrer sur la personne, a savoir une limite dans sa capacité a s’orienter spontanément et
efficacement dans la pratique et avec assurance, méme pour les gestes les plus banals. En effet, il semble
que chaque délibération fait 'ceuvre d’un plus long processus décisionnel chez le Métis, de sorte qu’il est
moins adapté que d’autres a ’action pratique, qui, a en croire Descartes, appellerait toujours une réponse
relativement rapide prise sur la base de I'observation des indices de vraisemblance’. Or, ces indices
apparaissent au Métis de maniere moins évidente du fait du manque de reperes culturels. Ainsi, ce dernier
se retrouve constamment a devoir mettre de 'ordre dans son esprit avant de pouvoir agir. Autrement dit,
ce qui lui manque c’est une « morale provisoire ». Le tout se solde nécessairement par de la maladresse, un

bégaiement, une sorte d’hésitation récurrente dans 'action.

Drailleurs méme en ce qui concerne la pensée, c’est a se demander si les réalités auxquelles renvoient les
concepts que le Métis est amené a articuler dans son esprit lui viennent moins spontanément, moins

systématiquement et avec moins d’évidence qu’un autre, faute de références culturelles claires et distinctes,

7 DESCARTES, René, Les principes de la philosophie, ] Vrin, Paris, 2009, pp. 67-69.



bien que celles-ci soient multiples du fait de sa double culture... ou peut-étre justement parce qu’elles sont
multiples. Ainsi, le Métis met nécessairement plus de temps a saisir et a articuler ses concepts et ses
jugements, autrement dit a penser et a raisonner®. Ce qui ne 'empéche pas de bien penser et de bien

raisonner, a condition de prendre son temps se faisant.

Par ailleurs, dans une certaine mesure, ce syncrétisme interne qu’opére le Métis débouche a court terme sur
une forme de subculture quelque peu superficielle et subordonnée aux autres. En effet, étant encore tres
jeune, une éventuelle culture métisse eurafricaine aurait encore tout a construire et a discerner. Autrement
dit, elle devra encore étre mise a ’épreuve de lhistoire dans la durée pour définir plus précisément ses
contours et cela, tout en étant d’emblée pleinement engagée dans I'existence et appelée a agir a la méme
vitesse que le reste du monde, malgré les reperes d’actions lacunaires et la surcogitation paralysante. Ainsi,
du point de vue du Métis, toute personne plus enracinée dans sa culture que lui-méme ne I’est dans la sienne
apparait spontanément comme une autorité sous ce rapport-la, en ce qu’elle semble témoigner d’une plus
grande assurance et une meilleure assise dans sa maniére d’étre. N’ayant lui-méme pas d’identité forte, il n’a
d’autres choix que de se conformer aux coutumes des différents milieux culturels qu’l fréquente
quotidiennement, en se contraignant notamment au mimétisme ou a la diplomatie. Ce qui fait de lui une
sorte de caméléon culturel, quoique méme le caméléon est et reste essentiellement vert. Sans patler de la

« fatigue morale » que suscite cette contrainte a 'adaptation permanente, qui ne lui laisse aucun repos.

Le contemplatif qui ne sait pas nommer ce qu'il contemple

Si cette double culture pose probléme sur le plan pratique, de méme que le dialogue interculturel peut étre
une richesse pour la pensée, ce dialogue qui a lieu a 'intérieur méme du Métis recéle également une certaine

richesse.

Entre autres, bien que le manque d’identité forte apparait comme une faiblesse dans la pratique, sous un
certain rapport, elle peut étre favorable pour la pensée. En effet, dans le cas ou la pensée s’ordonne a la
recherche de la vérité, une culture riche apparait tant6t comme un adjuvant tantét comme un obstacle a la
pensée. D’une part, dans la mesure ou c’est par le moyen de notre héritage culturel que I'on pense, c’est-a-
dire que c’est a partir de ses propres références culturelles et a avec des concepts de sa propre langue que
’on abstrait, plus une culture est riche plus le sujet pensant a matiere a abstraire et des concepts par lesquels
il peut mieux tenter d’appréhender le réel. D’autre part, I'identité forte est constituante de 'orgueil du sujet
en quéte de vérité. Or, orgueil est précisément ce qui nous détourne de la vérité quand il nous tente a la
rejeter des lors qu’elle ne lui est pas favorable. En effet, par exemple, reconnaitre la vérité exige parfois de
reconnaitre la faiblesse de sa culture au détriment de notre fierté identitaire. C’est dans cet ordre d’idée qu’il

convient de rejeter les tentatives de certains milieux conservateurs trop nostalgiques d’aborder les questions

8 Drailleurs, cela concerne peut-étre aussi la lecture. Peut-étre faut-il au Métis plus de temps pour trouver les
références auxquelles renvoient les concepts qu’il lui sont donnés a lire, alors que pour un non-Métis celles-ci lui
viennent plus intuitivement et avec plus d’évidence, puisqu’il n’a pas de double référence pour chaque concept.



identitaires. Suivant ce raisonnement, il faut croire que le Métis se dispose peut-étre plus facilement a
accueillir la vérité, du fait de la pauvreté de sa propre subculture (dont il ignore peut-étre méme lexistence).
Apres tout, c’est peut-étre bien pour cette raison qu’il ne m’est pas tant difficile de reconnaitre la pauvreté
de la subculture eurafricaine. Quoiqu’a l'inverse ce manque de détermination identitaire peut aussi étre le
lieu d’'un complexe d’infériorité qui peut alors inciter a vouloir surcompenser cette indétermination par
latfirmation d’un caractere fort et imposant, comme on peut le constater au cas de certains Métis qui se
disent afro-centristes. De plus, dans son éventuel abandon a la vérité, le Métis a peut-étre moins de mérite
qu’un autre, puisque son abandon (a savoir ’'abandon de son attache culturelle et identitaire au profit de la
vérité), se fait quasi par défaut puisqu’il I'a d’emblée moins d’attache culturelle et identitaire, sa subculture

étant moins riche et peut-étre alors moins digne de fierté.

Par ailleurs, ce n’est peut-étre que dans la mesure ou le Métis se trouve rarement avec ses semblables que
lorgueil se prononce moins chez lui, car vraisemblablement 'orgueil est toujours plus prononcé lorsqu’on
est entre semblables que lorsqu’on est étranger. C’est a peu prés ce que suggere Le Double de Dostofevski,
qui raconte Pétrange destin de M. Goliadkine, héros du roman, qui apres avoir rencontré son double craint
d’étre concurrencé, voire effacé par ce dernier. Dans cet ordre d’idée, on pourrait envisager que plus une

personne nous ressemble, plus on craint qu’elle puisse nous supplanter.

En outre, si penser consiste bien dans le fait d’abstraire ou d’objectiver a I’aide de concepts, elle présuppose
forcément une sortie de la subjectivité, une sortie de soi pour tenter de saisir le réel sous la lumiere de la
raison. Or, a cet effet, le dialogue interculturel est extrémement précieux, dans la mesure ou il permet un
décentrement, un affranchissement de son propre rapport au réel pour s’enrichir de celui d’autrui. Celui-ci
nous permet ainsi d’objectiver davantage une réalité qu’on tente de connaitre en la ressaisissant sous une
lumiére différente de celle sous laquelle on la connaissait d’emblée. Dés lors, force est de reconnaitre qu’en
I'absence de communauté de semblables, le Métis est constamment dans une sortie de soi. En effet, pouvant
en permanence mettre ses deux cultures en perspective 'une avec I'autre, il aborde toujours chacune d’entre
elles avec un certain recul, reconnaissant ainsi d’emblée leur caractére relatif. A quelques détails prés, ce
regard contemplatif s’apparente a celui d’Usbek et Rica, les deux protagonistes perses des Lettres persanes en
voyage en France, qui se caractérisent précisément par leur lucidité accrue du fait de leur point de vue
d’étrangers sur les coutumes frangaises du 18¢ siecle, qu’ils peuvent ainsi observer avec plus de recul que les
autochtones. On pourrait alors reconnaitre au Métis une certaine prédisposition a une plus grande lucidité
ou une tendance a Pesprit nuancé, a la médiation. Néanmoins, comme toute autre prédisposition, celle-ci

fleurit que des lors qu’on s’engage a la cultiver.

Ainsi dans la pratique, le métissage apparait a certains égards comme un handicap, duquel peut néanmoins
advenir un bien pour la pensée des lors qu’on 'ordonne a la recherche de la vérité. Or, ce n’est pas pour

autant que 'on devrait faire 'impasse sur ce handicap qui demande comme tout autre a étre traité.



Un vagabond a la recherche d’enracinement

Manifestement, déterminer les contours d’une culture métisse eurafricaine et définir ce qui caractérise le
rapport au monde du Métis s’avere étre une tiche compliquée et il m’est difficile de faire le tour de la
question par moi-méme. Peut-étre me faudrait-il pour cela le soutien d’autres semblables. Néanmoins, il
serait difficile de former de tels groupes d’études a ’heure ou la seule rencontre d’un autre Métis est encore
un événement relativement rare, puisqu’en 'absence de nos propres communautés, nous sommes pour
I’heure tous éparpillés. En effet, il m’arrive réguliecrement de passer des semaines entieres sans croiser
d’autres Métis, du moins sans occasion de les aborder. D’ailleurs, il est rare que je me trouve dans une méme
piece avec plus de quatre ou cinq Métis ou d’étre témoin d’une « assemblée de Métis ». Une expérience qui
pourtant est des plus banales pour les Blancs et les Noirs notamment. Par ailleurs, les rares fois qu’ils nous
arrivent de nous croiser, c’est comme s’il ne pouvait pas ne pas y avoir ce bref échange de regard curieux,
comme pour partager un instant de complicité ou que sais-je. Il faut croire que c’est uniquement lorsqu’on
est privé de communauté de semblables qu'on peut en éprouver un manque. Je ne suis pourtant pas un
migrant, mais un autochtone. Ainsi, sous un certain rapport, je suis malgré moi un étranger sur ma propre
terre, un étranger a la recherche de semblables pour incarner et faire fructifier ma culture, pour I'heure

encore informe et inédite.

Pour en savoir plus : www.ca-ra-mel.com



http://www.ca-ra-mel.com/

